- junho/ioz

janeiro

7

Revista NOS n. 02

!

INISMOS

fem

ISMOS

ERIEL

transfemin

e teor

6663

ISSN 3085-






Os
feminismos, transfeminismos e teoria queer

Revista NOS 2025 n. 02

ISSN: 3085-6663| - janeiro — junho 2025

Publicacdo do Grupo de Estudos — NOS

e-mail revista.grupo.nos@gmail.com

site: https://revistanos.org/

Departamento de Filosofia da Universidade de Sdo Paulo

Av. Prof. Luciano Gualberto, 315, Cidade Universitaria, CEP 05508-010

A Comissdo Editorial reserva-se o direito de aceitar, recusar ou reapresentar o original a pessoa autora
com sugestGes de mudancgas.


mailto:revista.grupo.nos@gmail.com
https://revistanos.org/

editora responsavel institucional | Tessa Moura Lacerda

editores responsaveis | Tessa Moura Lacerda e Newton Branda

comissdo editorial | Alexandre Cintra de Moraes, Aline Dainez da Costa, Barbara de Pina
Cabral, Beethoven Hortencio Rodrigues da Costa, Carolina Antoniazzi, Cleiton Zéia Miinchow,
Cyndel Nunes Augusto e Pietra Sabia.

conselho cientifico | Carla Rodrigues (UFRJ), Chiara Bottici (The New School for Social
Research), Clarice Pimentel Paulon (UNESP), Erico Andrade (UFPE), Helena Vieira
(Pesquisadora Independente), Heloisa Buarque de Almeida (USP), Juliana Aggio (UFBA),
Marilena Chaui (USP), Pedro Ambra (PUC-SP), Renan Quinalha (Unifesp), Ricardo Fabbrini
(USP), Sam Bourcier (Université de Lille), Susana de Castro (UFRJ), Virginia Costa (USP) e
Vladimir Safatle (USP).

diagramacdo | Alexandre Cintra de Moraes e Barbara de Pina Cabral

projeto grafico | Barbara de Pina Cabral

capa | arte digital de Barbara de Pina Cabral



Sumario
APRESENTAGAO 6

brungvaes | corpo-porta-tudo: simbiose 7

Dora Longo Bahia | Fuga 11

Resisténcia cultural e modernidade indigena | Susana de Castro 15

Colonialidade do poder e colonialidade de género: um didlogo entre Maria Lugones e
Anibal Quijano | Juliana Aggio 24

Uma proposta de leitura sintomal marxista-feminista de O Capital a partir de Federici:
O marxismo diante da reproducdo e do trabalho doméstico | Emerson dos
Santos Pirola 41

Entre Abya Yala e América Latina: genealogia familiar para além da vontade de um
passaporte europeu | Barbara de Pina Cabral 63

A crianga e seu corpo mitico: metamorfoses e monstruosidades na fabulagdo de
mundos | brungvaes 79

Mulher, natureza e cultura: uma perspectiva ecofeminista decolonial | Paloma
Stratz Carvalho 95

As relacGes sociais de género na inversdao dos papéis em processos-crime de
defloramento na Comarca de Vigia, PA (1930-1939) | Marcelo Costa Dias e Natalia
Priscila dos Anjos Lameira 117



Apresentacao

H4 cinco anos nascia o Grupo NOS — Grupo de Estudos sobre Feminismos da
USP. Um grupo cujas discussdes foram feitas, desde aquele inverno de 2019, de
maneira horizontal. Esse estudo coletivo fomentou projetos e pesquisas individuais,
eventos, discussdes e nos levou a ideia de ter uma revista em que pudéssemos tornar
publicas essas conversas e conhecer a pesquisa de outras pessoas.

Neste segundo numero de nossa revista, o pensamento decolonial (ou
descolonial) ganha espaco em trés artigos! A critica ao mito da autogénese da
modernidade europeia é trabalhada por Susana de Castro a partir de reflexdes sobre
as obras de Lélia Gonzalez e Silvia Rivera Cusicanqui. Juliana Aggio recupera o
pensamento de Maria Lugones e de Anibal Quijano para refletir sobre o conceito de
“colonialidade de género”. Esse mesmo conceito é mobilizado no artigo de Barbara de
Pina Cabral, para pensar o apagamento e a resisténcia vivenciados por "mulheres de

cor" no Brasil.

O numero traz ainda um artigo sobre a leitura que Federici faz de Marx:
Emerson Santos Pirola mostra como Federici coloca Marx de ponta-cabeca com o
reconhecimento do trabalho reprodutivo. brungvaes nos brinda com um artigo sobre
infancia transviada (a infancia queer em relagdo com o monstruoso e o estranho) e
uma série de desenhos, em claro didlogo com seu texto, na secdo (dé)forma da
Revista. Também nessa se¢ado, os trabalhos de realidade ampliada de Dora Longo Bahia

nos fazem refletir sobre as intersecdes entre arte, tecnologia e politica

Paloma Stratz Carvalho apresenta a discussdo urgente do Ecofeminismo de
Vandana Shiva e Maria Meis, refletindo sobre as possibilidades de uma abordagem
ecofeminista decolonial. Marcelo Dias e Natalia Lameira abordam a dificil questdo da
violéncia contra as mulheres, num recorte espaco-temporal da Comarca de Vigia, PA,

entre os anos de 1930-1939.
NOS esperamos que vocés gostem!

Editora/es



| : (DE) FORMA : |

brungvaes® | corpo-porta-tudo: simbiose

! brungvaes tem licenciatura em Arte pela FEBASP, especializagdo em Artes Visuais pela UNESP e é
discente no Mestrado em Poéticas Visuais na USP (bolsa CAPES). Apresentou exposi¢Ges individuais nas
instituicdes Paco das Artes (2019) e CCSP (2020). Participou de residéncias no Instituto Sacatar, em
Itaparica, BA, e na fabrica Viarco, em Portugal. Recebeu o prémio ProAC LAB por histérico em artes
visuais (2020). Publicou os livros Alugo para rapazes (2018) e Didrio 366 (2021).

Tem obras nos acervos do Museu da Diversidade Sexual de S3o Paulo e do Museu de Arte do Rio.
Ano de produgdo: 2022.

Dimensdes: 30x40cm.

Técnica: lapis de cor sobre papel algodao colorido na massa.

7









depoimento

Em minha pratica, processos de didlogo e colaboragdo se intercalam com a producdo de
narrativas autoficcionais e misturam intimidade e exibi¢cdo. A palavra e o desenho sdo meios
recorrentes de reorganizar um arquivo que se tensiona entre o potencial criativo e o
fingimento em potencial. Me interessa repensar como aprendemos a ser, apostando no desvio
e na ambiguidade como possibilidades de estar no mundo.

Nos ultimos anos, tenho me debrucado sobre uma infancia transviada que escapa dos
processos de pedagogizacdo nublando os contornos entre humano e ndao-humano. Por meio
de pinturas, desenhos e objetos, venho elaborando uma colegdo constelar de seres que
brilham nesta crianca-mitica em sua fluidez e abertura as metamorfoses. Criaturas que
deslizam no fio da navalha, brincam com os limites, os bichos e os binarios, inventam corpos,
cddigos e linguagens, tendo a fantasia como um modo de existéncias multiplas.

10



Dora Longo Bahia ?| Fuga

Segunda voz

Brasilia, 1o de janeiro de 2019. O presidente eleito Jair Messias Bolsonaro tomou posse
depois de uma disputa eleitoral tensa e acirrada. Durante sua campanha, o entao
candidato declarou, numa das poucas entrevistas que concedeu, que as politicas
afirmativas sdo formas de reforcar o preconceito e “ndo podem continuar existindo.
Tudo é ‘coitadismo’. Coitado do negro, coitada da mulher, coitado do gay, coitado do
nordestino, coitado do piauiense. Vamos acabar com isso”. A série Fuga pretende
propor uma reflexdao sobre a importancia da intensificagdao das chamadas politicas
afirmativas no Brasil de hoje. As quatro pinturas abstratas apresentam no verso um
retrato — invisivel a olho nu — de uma mulher com uma crianca. Cada uma delas
pertence a um grupo vulnerdvel a violéncia no Brasil, seja por causa de sua racga, de
seu género, de sua sexualidade ou de sua proveniéncia. O titulo de cada uma das
pinturas — Celia, Gekidel, Karen e Yeremi — corresponde ao nome de uma mulher
venezuelana que foi agredida, violentada e prostituida no Brasil ao procurar refugio da
crise politica, social e econ6mica que assola seu pais de origem. Milhares de pessoas
em situagdo de vulnerabilidade buscam asilo no Brasil, um pais cujo governo tenta
acobertar o drastico aumento da incidéncia de assassinatos de negros, indigenas,
mulheres, homossexuais e pessoas transgénero.

‘r’i Celia

Uma pesquisa realizada pela Secretaria Nacional de Politicas
de Promogdo da lgualdade Racial (SEPPIR) e pelo Senado
Federal revela que 56% da populagao brasileira concorda

com a afirmacdo de que “a morte violenta de um jovem
negro choca menos a sociedade do que a morte de um

L jovem branco”. No Brasil, sete em cada dez pessoas
? s assassinadas sdo negras. S3o 63 mortes por dia, totalizando
\j N 23 mil por ano. Um jovem negro é vitima de homicidio a
»:; cada 23 minutos, sendo que as chances de uma garota negra

entre 15 e 19 anos ser assassinada sdo 2,19 vezes maiores
do que as de suas amigas brancas.

em doralongobabhia.org /
RA: Mandelbrot

{ 1S Tinta acrilica sobre os dois lados de tela de linho e realidade aumentada disponivel
\
! Foto: Edouard Fraipont

’> Dora Longo Bahia é artista multimidia, pesquisadora e professora na ECA-USP. Sua série "Fuga",
composta por "Fuga (Sujeito)" e "Fuga (Segunda Voz)", explora as relagGes entre arte, politica e
tecnologia por meio da realidade aumentada, expandindo as fronteiras da pintura e provocando
reflexdes sobre presenga, resisténcia e transformacgao.

11


http://doralongobahia.org/

ET™

| o et

=
&

ey
&

A

Gekidel

Segundo a Comissdao Interamericana de Direitos Humanos
(CIDH), 126 mulheres foram mortas e 67 tentativas de
homicidio foram registradas no Brasil em janeiro de 2019. A
CIDH enfatiza que os assassinatos de mulheres ndo sdo um
problema isolado. S3o sintomas de um padrdo de violéncia
de género, resultado de valores machistas profundamente
arraigados na sociedade brasileira. As mulheres no Brasil
estdo em situagdo de vulnerabilidade devido a sua origem
étnico-racial, orientacdo sexual, situacdo financeira ou
posicdo politica.

Tinta acrilica sobre os dois lados de tela de linho e realidade aumentada disponivel

em doralongobahia.org
230x 128 cm

RA: Mandelbrot. Foto: Edouard Fraipont

Karen

Conforme estudos realizados pela ONG Transgender Europe
(TGEU), o Brasil é o pais onde mais transexuais sdo
assassinados no mundo. A TGEU deixa claro que é impossivel
se fazer uma estimativa real do nimero de homicidios de
pessoas transexuais e ndo binarias porque geralmente esses
dados ndo sdo nem mesmo especificados. No Brasil, 90% dos
travestis e transexuais utilizam a prostituicdo como fonte de
renda e Unica possibilidade de subsisténcia, ja que, além de
passarem pela exclusdo social, familiar e escolar, ainda
encontram dificuldades em conseguir espago no mercado
formal de trabalho.

Tinta acrilica sobre os dois lados de tela de linho e realidade aumentada disponivel

em doralongobabhia.org
230x 128 cm

RA: Mandelbrot. Foto: Edouard Fraipont

12


http://doralongobahia.org/
http://doralongobahia.org/

>

o

Yeremi

A Organizacdo das Nagdes Unidas (ONU) relata que o
numero de refugiados e imigrantes da Venezuela no Brasil
deve dobrar em 2019. Os venezuelanos continuarao fugindo
da fome, da falta de moradia e da violéncia que assola seu
pais natal. Em Roraima, estado cuja taxa de feminicidios
cresceu 139% em cinco anos, as venezuelanas se prostituem
para sobreviver. Brasileiros atacam e queimam os poucos
pertences dos ja assustados recém-chegados. O nimero de
pessoas que deve deixar a Venezuela até o fim de 2019 pode
chegar a 5,3 milhdes. No grupo, pelo menos 460 mil serdo
criangas.

Tinta acrilica sobre os dois lados de tela de linho e realidade aumentada disponivel

em doralongobahia.org
230x 128 cm

RA: Mandelbrot. Foto: Edouard Fraipont

13


http://doralongobahia.org/

Sujeito3

Fuga (Sujeito) é uma obra de Dora Longo Bahia que combina pintura em acrilico e
realidade aumentada para explorar as tensbGes entre identidade, presenca e
invisibilidade. Por do uso de tecnologia interativa, a obra convida o espectador a
refletir sobre a constru¢ao do sujeito contemporaneo e suas relagdes com o espago
digital e fisico. Ao acessar a realidade aumentada, a pintura se transforma, revelando
camadas ocultas que ampliam a experiéncia visual e provocam uma reflexao critica
sobre os limites da percepc¢ao e da subjetividade.

* Fuga (Sujeito) / Fugue (Subject), 2019

Tinta acrilica sobre parede e realidade aumentada disponivel em doralongobahia.org / Acrylic paint on
wall and augmented reality available at doralongobahia.org

Dimensdes varidveis / Variable dimensions

RA: Mandelbrot

14


http://doralongobahia.org/
http://doralongobahia.org/

| : ARTIGOS : |

Resisténcia cultural e modernidade indigena

Susana de Castro

Professora da Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ)
Rio de Janeiro, Brasil

susanadec@gmail.com

Resumo

Ainda que as elites econbmicas locais defendam um projeto de modernidade
preponderantemente eurocatélico, a miscigena¢dao ndo apagou os elementos ndo
europeus da cultura e sociedade brasileiras e latino-americanas, como mostram Lélia
Gonzalez e Silva Rivera Cusicanqui. Além disso, se seguirmos Oswald de Andrade e
outros, poderemos mostrar que foi a modernidade indigena que fundou a
modernidade europeia, € ndo o contrdrio. Se, por um lado, as universidades insistem
em adotar um modelo eurocéntrico de saber, isto é, que privilegia a teoria em
detrimento da pratica, o escrito em detrimento do oral, o mental em detrimento do
corporal, nossa sociedade e cultura sdo profundamente marcadas pelos saberes
ancestrais, pela oralidade, pela corporeidade e pela imagética.

Palavras-chave: mesticagem, colonialismo interno, territorialidade, episteme indigena.
Abstract

Although local economic elites advocate a predominantly Euro-Catholic modernity
project, miscegenation has not erased the non-European elements of Brazilian and
Latin American culture and society, as shown by Lélia Gonzalez and Silvia Rivera
Cusicanqui. Furthermore, following Oswald de Andrade and others, we could argue
that indigenous modernity laid the foundation for European modernity, not the other
way around. On the one hand, universities continue to uphold a Eurocentric model of
knowledge that privileges theory over practice, writing over oral tradition, and mental
over corporeal aspects. On the other hand, our society and culture are profoundly
shaped by ancestral knowledge, orality, corporeality, and imagery.

Keywords: miscegenation, internal colonialism, territoriality, indigenous epistemology.

15



Minha mae, de 85 anos, até hoje acende uma vela para nosso anjo da guarda
guando viajamos. Nascida em Juazeiro do Norte (CE), recebeu uma educacdo catdlica
como todas as meninas da sua cidade. Depois de casar-se, veio morar no Rio de
Janeiro e aqui nasceram seus trés filhos. Apesar de ela e meu pai, comunista, terem
decidido ndo batizar seus filhos, crescemos vendo nossa mae acendendo velas para
santos e anjos, para desespero do meu pai, que achava que ela poderia acabar
gueimando a casa. Além disso, até hoje, todo cartdo que recebemos dela em datas
comemorativas termina com a palavra “Axé”. Mais nova, ela tomava banho de sal
grosso com arruda para “descarregar” das agruras do trabalho e de criar trés filhos
sozinha (meus pais se separaram quando eu tinha 11 anos). Carregava na bolsa o
santinho da escrava Anastacia. Como minha made, had muitas outras mulheres
“catélicas” no Brasil que seguem esses rituais oriundos de religides de outras matrizes.
Ainda que pare¢a uma coisa de menor valor, esses rituais representam, a meu ver,

III

uma forma de resisténcia cultural. Através da expressao “resisténcia cultural” evoco o
pensamento de Lélia Gonzalez, para quem a cultura brasileira é profundamente

marcada pelos elementos afro-indigenas.

A formacdo cultural brasileira se fez a partir de um modelo que
poderiamos chamar de eurocatélico. Por isso mesmo, nossas festas
populares se realizam no espaco simbdlico estabelecido por esse
modelo: as festas gerais, Natal, Carnaval, S3o Jodo e Aleluia [...].
Todavia, quando analisamos de perto, verificamos uma espécie de
ruptura dos limites impostos pelo modelo dominante. A intervencao
de formas procedentes de outros modelos culturais — africanos e
indigenas — torna-se crucial para a compreensdo da dinamica das
festas populares brasileiras (Gonzalez, 2024, pp. 45-46).

Apesar de falar de modelos culturais indigenas e africanos, Lélia Gonzalez
concentrou-se, ao longo de toda sua obra, em apresentar mais os elementos
afrobrasileiros da cultura. Pretendo aqui dar continuidade a proposta de Gonzalez de
pensar resisténcia cultural e apresentar alguns elementos que nos ajudem a
compreender as bases indigenas da cultura da Améfrica Ladina. Primeiro, pretendo

aproximar-me das bases histéricas da resisténcia cultural do catolicismo popular e, em

16



seguida, apresentar os argumentos pelos quais podemos falar da existéncia de uma

modernidade indigena como fundamento da modernidade europeia.

1. Mesticagem sem fusdao, ch’ixi

Apesar de sermos uma sociedade marcada por essa heranca cultural afro-
amerindia, as universidades brasileiras e latino-americanas refletem um projeto de
modernidade europeia, calcado principalmente no texto escrito em detrimento do
conhecimento oral, na prioridade da teoria sobre a pratica, do texto sobre a imagem,
enfim, elas refletem o ideal de saber universal letrado.

Mas, afinal, podem os conhecimentos ser universais ou eles sdo marcados por uma
origem, uma territorialidade prépria, um contexto espaco-temporal préprio, uma
historicidade prépria? Por outro lado, afirmar a importancia do local na construgao do
pensamento significaria negar por completo as ideias modernas europeias de
liberdade individual, direitos e igualdade se quisermos pensar em uma forma
alternativa de sociedade a atual, capitalista neoliberal excludente?

Para a boliviana Silvia Rivera Cusicanqui, esses dois pontos de vista ndo sdo
excludentes, ao contrdrio do que defendem muitos intelectuais latino-americanos. Na
perspectiva do grupo modernidade-colonialidade que surgiu na década de 1990 em
torno da obra do sociélogo peruano Anibal Quijano, ndo haveria modernidade sem a
“descoberta” das Américas. Para o argentino Walter Mignolo, por exemplo, a
colonizacdo é o lado oculto da modernidade, ou seja, o pensamento moderno europeu
e tudo o que ele trouxe em termos de conceitos, tais como “sujeito”, “individuo”,
“liberdade”, “direitos” etc., s6 puderam ser forjados porque havia um continente
sustentando economicamente as ideias e os projetos politicos libertarios as custas do
trabalho escravo e do extrativismo mineral. A critica a modernidade vai desaguar na
critica ao eurocentrismo que, segundo seus autores, seria um dos pilares da
colonialidade do poder. Contrdria ao que eles defendem, para Cusicanqui, ndo
precisamos abdicar da modernidade europeia para que possamos defender uma

perspectiva de conhecimento critico local.

17



Por eso, no necesitamos ser fieles a ninguna escuela - sea francesa,
gringa o de cualquier otro centro intelectual del norte - ni ser ovejas
de ningun rebafio. Pero obviamente, eso sélo se puede hacer
teniendo muy bien puestos los pies en nuestra tierra. Nuestra
posicién como sujetos pensantes estd marcada por nuestra propia
historia, por la geografia de nuestros cerros, y por nuestra propia
genealogia intelectual, y eso nos permite hacer un buen uso de la
multiplicidad de ideas que nos llegan de afuera (Cusicanqui, 2015, p.
307).

Como afirma Cusicanqui, podemos, sim, fazer um bom uso das ideias que vém de
fora, desde que estejamos com os pés bem calcados em nosso territério. Por que
haveriamos de renunciar a episteme “nor-atlantica”? Afinal, parte dela surge no calor
das lutas anarquistas, das lutas das didsporas de imigrantes, das lutas do mundo de
trabalho na Europa. Ideias como direito das mulheres e de igualdade® surgem no bojo
dessas lutas. Mas, e com relagdo a episteme indigena, quais seriam suas
caracteristicas?

Levando em consideracdo as diferentes genealogias e histérias, podemos afirmar
que ha em Abya-Ayla uma episteme local comum, assim como falamos de uma
episteme europeia? A despeito das politicas de mesticagem no continente terem
enaltecido a mistura das ragas, o que assistimos foi uma assimilacdo do elemento
indigena e negro ao elemento europeu portugués e espanhol. Politicas de mesticagem
foram levando paulatinamente ao embranquecimento fisico e mental da populagao.
Faz sentido neste contexto ainda falar de mesticagem? Para Cusicanqui, ndo podemos
pensar em mesticagem como sintese, hibridez, fusdo ou conciliacdo de opostos, mas,
sim, como ch’ixi:

Este modo de ver las cosas me remite a la idea de lo ch’ixi, que
literalmente se refiere al gris jaspeado, formado a partir de infinidad
de puntos negros y blancos que se unifican para la percepcion, pero
permanecen puros, separados. Es un modo de pensar, de hablar y de
percibir que se sustenta en lo multiple y lo contradictorio, no como
un estado transitorio que hay que superar (como en la dialéctica),
sino como una fuerza explosiva y contenciosa, que potencia nuestra
capacidad de pensamiento y accién. Se opone asi a las ideas de
sincretismo, hibridez, y a la dialéctica de la sintesis, que siempre
andan en busca de lo uno, la superacién de las contradicciones a
través de un tercer elemento, armonioso y completo en si mismo
(Cusicanqui, 2018, p. 148).

4 . . sa . -

Cusicanqui (2018, p. 148) prefere o termo “equivaléncia” ao termo igualdade, porque este ultimo traz
em seu bojo a ideia de homogeneizagdo, como se se tratasse de um mesmo, enquanto equivaléncia
garante uma correspondéncia sem uma homogeneizagdo, sem o apagamento das diferencas.

18



Como afirma Cusicanqui acima, devemos pensar em uma mesticagem que nao
supere as contradi¢des, uma mesticagem que abarque os diferentes sem anula-las,
como o termo ch’ixi indica: a cor cinza marmorizada (gris jaspeado) que do ponto de
vista da percepcao é uma sé cor, mas cujos pontos negros e brancos que o compde
permanecem separados.

Neste sentido, penso que apesar da modernidade europeia ser aparentemente a
preponderante em nossos paises no que diz respeito aos saberes oficiais, o
conhecimento corporal e pratico, a maneira de festejar, a malemoléncia nos
configuram de tal maneira que ndo ha como negar nossa genealogia indigena. Como
mostra o historiador brasileiro Ronaldo Vainfas, o projeto colonial portugués nao teria
ido adiante sem a presen¢a do mameluco. Gragas ao conhecimento que os mamelucos
possuiam sobre os saberes indigenas (plantas, ervas e animais comestiveis, caca sobre
a floresta, seus caminhos e perigos), foi possivel aos portugueses sobreviverem
nos tropicos (1995, p. 145). Durante todo o quinhentos, a lingua geral do Brasil era o
tupi, ndo o portugués. O colono portugués dependia da intermediacdo do mameluco

para conseguir se comunicar com os indigenas.

2. Colonialismo interno

E certo que essa mesticagem ndo ambigua, como dupla identidade claramente
separada uma da outra, ndo elimina os conflitos de subjetividades oriundos dessa
dupla origem. Mas, para Cusicanqui, porque essa ambiguidade tem um carater
subjetivo, o termo “colonialismo interno” descreve melhor o que vivemos com a

mesticagem do que o termo forjado por Anibal Quijano de “colonialidade do poder”.

éPor qué no podemos admitir que tenemos una permanente lucha en
nuestra subjetividad entre lo indio y lo europeo? Esas son cuestiones
debe decir: esas son cuestiones de colonialismo interno y no de
colonialidad, porque, porque hablar de colonialidad, es hablar de una
estructura vaga, ubicua, que describe a un ente externo a nosotros
(el estado, el poder). En cambio colonialismo interno (idea formulada
por los kataristas en los afios 1970 y por Gonzalez Casanova en
México en 1969), localiza el fendmeno en dos niveles de lo interno:
de un lado en las republicas que surgieron después de las guerras

19



contra el colonialismo externo, y de otro en la subjetividad de las
personas (Cusicanqui, 2015, p. 311).

A expressao “Colonialismo interno” tem a vantagem de abarcar tanto o fato
histérico externo de que a criacdo das Republicas latino-americanas apds a
independéncia ndo significou uma mudanca substantiva do carater politicamente
dependente das novas na¢Ges, como, por outro, de deixar claro o lado propriamente
interno, isto é, o fato de que o colonialismo tem um aspecto ideolégico muito forte,
impondo uma visdo de superioridade a todo conhecimento que vem de fora.

Como mostra Benedito Nunes, o Manifesto da Poesia Pau-Brasil, de Oswald de
Andrade, de 1924, anunciava a miscigenacao étnica do povo brasileiro como base da

cultura moderno-lirica:

O ideal do Manifesto da Poesia Pau-Brasil é conciliar a cultura nativa
e a cultura intelectual renovada, a floresta com a escola num
composto hibrido que ratificaria a miscigenacdo étnica do povo
brasileiro, e que ajustasse num balanco espontdneo da prdpria
histéria, “o melhor de nossa tradicdo lirica” com “o melhor de nossa
demonstracdo moderna” (Nunes, 1990, p. 13).

Como muito bem constatou Oswald de Andrade, ndo ha na histéria somente
uma modernidade, a modernidade europeia. No caso brasileiro, a nossa modernidade
é fundamentalmente indigena®. Segundo Andrade, foi a “Revolucdo Caraiba”, a
descoberta de povos que viviam em liberdade, gozando de uma vida préxima a
natureza, com a propriedade comum da terra, como relatado por Montaigne em
seus ensaios, que inspirou os revoluciondrios franceses, a rebeldia romantica, a
revolucdo bolchevista, ao surrealismo. Dai proclamar o manifesto que “sem nés a
Europa nao teria sequer sua pobre declara¢do dos direitos do homem” (Nunes, 1990,
p. 19).

A opinido publica europeia, os relatos dos viajantes e dos religiosos atribuem
o sentido de primitivismo e selvageria ao indigena brasileiro pelo fato deles

praticarem a antropofagia, por isso precisariam ser civilizados. Mas, como diria

B?\ft&leﬁP a‘%@réﬁﬁogo Pierre Clastres, baseada em etnografia dos indigenas sul-americanos, é
fortemente influenciada pela tese de La Boétie, segundo a qual ndo faz o menor sentido a tese liberal
moderna europeia de que a fundagdo do Estado se da por um contrato social, afinal quem quer a
serviddo voluntdria? Os indigenas da América do Sul sdo um exemplo de sociedade na qual a ideia de
serviddo voluntdria a um projeto de Estado é inconcebivel.

20



Casas, o que é mais selvagem: comer ritualisticamente um ser humano ou, por cobica,
provocar um genocidio através da escravidao dos indigenas? Na verdade, os civilizados

e modernos eram os indigenas e n3o os europeus®.

Oswald de Andrade tirou do capitulo XXXI dos Essais de Montaigne a
propria ideia da vida primitiva. Costumes sdos quanto a liberdade
matrimonial e a propriedade comum da terra, o gosto do dcio e o
prazer da danca, virtudes naturais que a “ingenuidade originaria”
inspirava, instituicbes sdbrias e sabias que a Platdo fariam inveja,
formam o retrato que o humanista tracou da sociedade selvagem,
equilibrada e feliz, incomparavelmente superior a dos civilizados, ndo
obstante a antropofagia, ato de vindita menos barbaro do que a
crueldade com que os europeus, incapazes de comer um homem
morto, torturam e estragcalham um corpo humano vivo, “sob pretexto
de piedade e de religido” (Nunes, 1990, p. 19).

O que derrotou a modernidade indigena, mas ndo extinguiu suas marcas, foi a
selvageria da técnica, o0 modelo de producdo industrial para exportacao implantado
aqui, que fez de cada individuo uma pega em uma engrenagem que funcionava como
uma maquina de producdao em larga escala. A modernidade indigena ndo sobreviveu
integra ao capitalismo selvagem, mas esta espalhada na forma de resisténcia cultural,

no modelo de sociedade capitalista pindoramica dos trépicos.

3. Conclusao

Do ponto de vista da hegemonia racial branca, hoje, na América Latina,
assistimos ao desmoronar da ideologia mestica embranquecida que constituiu o
fundamento ideoldgico da formacdo dos Estados pds-coloniais (Segato, 2007, p. 19).
No caso do Brasil, o mito da democracia racial foi sendo, nas ultimas décadas,
demolido gracas principalmente a luta politica do movimento negro. Governos
progressistas criaram, por forca dos movimentos politicos identitarios no Brasil, o
Ministério da Igualdade Racial e o Ministério dos Povos Indigenas, e uma politica de
acoes afirmativas. Nos outros paises da América Latina, de maioria indigena, como
Bolivia e Equador, assiste-se a visibilizacdo das pautas indigenas com a criacdo do
estado plurinacional, na Bolivia, e a criacdo da Universidad Intercultural de las

Nacionalidades y Pueblos Indigenas Amawtay Wasi, no Equador. Contudo, as politicas

® Ver Wallerstein, 2007, pp. 38-39.

21



publicas igualitdrias ndo estdo sendo suficiente para diminuir o fosso da desigualdade

social, nem o genocidio da populacdo negra e indigena.

Por ejemplo, en toda Abya Yala se estan dando importantes luchas
indigenas, barriales, juveniles, contra la degradacién de la
democracia, contra el despojo de la mineria, contra las carreteras y
los megaproyectos hidroeléctricos con los que todavia suefia la vieja
izquierda desarrollista, en fin, luchas contra los efectos perversos del
capitalismo y de la globalizaciéon, que amenaza con convertirnos en
piezas desechables de un sistema monstruoso. A ese proceso
depredador e inhumano tenemos que oponerle una visién planetaria,
gue nos conecte con migrantes de la didspora del sur en el norte, con
pueblos sin estado que ven reducidos sus espacios de vida, con
mujeres y nifios reclutados para alimentar las maquilas y los centros
de diversién manejados por las culturas y las empresas de la
crueldad. Todo ello nos comunica con un mundo entero de
problemas comunes, ocasionados por este capitalismo del despilfarro
y de la muerte (Cusicanqui, 2015, p. 308).

O processo de descolonizagao precisa atingir as estruturas do Estado e suas
politicas econdmicas neoliberais e antipopulares. E dentro deste contexto
emancipatério que queremos discutir os desafios da luta dos povos indigenas contra
os projetos transnacionais de extrativismo dos recursos naturais pelas empresas
mineradoras. Os projetos de governos de esquerda no nosso continente nao foram
capazes de barrar a ideologia do universalismo do mercado global, de tal modo que
continuam subordinando o desenvolvimento social ao ideal neoliberal de praticas
hipercapitalistas e individualistas. Projetos comunitarios de autogoverno sdo
combatidos porque ferem os interesses privatistas e extrativistas das grandes
mineradoras. Precisamos repensar o que para nos significa modernidade, uma vez que

a modernidade do hiperconsumo estd nos levando a destruicdo do planeta.

Referéncias bibliograficas

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos desde un presente en
crisis. Buenos Aires: Tinta Limon, 2018.

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Sociologia de la imagen: ensayos. Buenos Aires: Tinta
Limdn, 2015.

GONZALEZ, Lélia. Festas populares no Brasil. Sao Paulo: Boitempo, 2024.

22



NUNES, Benedito. “Antropofagia ao alcance de todos”. In: Andrade, Oswald. A Utopia
Antropofdgica. Obras completas de Oswald de Andrade. Sdo Paulo: Editora Globo,
1990.

SEGATO, Rita Laura. La nacion y sus otros. Raza, etnicidad y diversidad religiosa en
tiempos de Politicas de la Identidad. Buenos Aires: Prometeo libros, 2007.

VAINFAS, Ronaldo. A heresia dos indios — catolicismo e rebeldia no Brasil colonial. Sdo
Paulo: Companhia das Letras, 2022.

WALLERSTEIN, Emmanuel. O universalismo europeu: a retdrica do poder. Sdo Paulo:

Boitempo

23



Colonialidade do poder e colonialidade de género: um dialogo
entre Maria Lugones e Anibal Quijano

Juliana Aggio

Professora da Universidade Federal da Bahia (UFBA)
Salvador, Brasil

juortegosa.aggio@gmail.com

Resumo

Neste texto, faco uma analise do conceito elaborado por Maria Lugones de
colonialidade de género a partir da apropriacdo critica que ela faz do conceito de
colonialidade do poder, elaborado por Anibal Quijano, de modo a argumentar que nao
haveria colonialidade do poder sem colonialidade de género e vice-versa. A partir dos
conceitos de colonialidade e de interseccionalidade, a filésofa recusa nao apenas uma
concepcao de Quijano de género dimorfica hierdrquica de viés bioldgico, mas também
uma concepc¢do universal do conceito “mulheres” do feminismo branco hegemonico
que, ao pensar exclusivamente o género, e ndo o género em termos raciais, acaba por
assimilar o sujeito “mulheres” a prépria mulher branca, excluindo as racializadas e
produzindo, assim, racismo.

Palavras-chave: colonialidade, poder, género, feminismo, decolonialidade.
Abstract:

In this text, | analyze Maria Lugones' concept of coloniality of gender based on her
critical appropriation of Anibal Quijano's concept of coloniality of power, arguing that
there would be no coloniality of power without coloniality of gender and vice versa.
Based on the concepts of coloniality and intersectionality, she rejects not only
Quijano's conception of hierarchical, dimorphic gender with a biological perspective,
but also hegemonic white feminism's universal conception of “women”, which, by
thinking exclusively of gender and not gender in racial terms, ends up assimilating the
subject “women” to white women themselves, excluding racialized women and thus
producing racism.

Keywords: coloniality, power, gender, feminism, decoloniality.

24



Com intuito de compreender o significado e a poténcia do conceito de
colonialidade de género da filésofa argentina Maria Lugones, pretendo, inicialmente,
mostrar o que o sociélogo peruano Anibal Quijano concebe por colonialidade do poder
para, em seguida, analisar a apropriacdo critica que a filésofa fez de tal conceito,
assimilando a importancia de se pensar o género em termos coloniais, o que poderia
ter sido feito pelo préprio Quijano se 0 mesmo nao tivesse sido estreito na sua analise
de viés biologizante sobre a opressdo sexista na modernidade, mas tivesse pensado o
género em termos interseccionais. Exatamente a partir do ponto limite da teoria de
Quijano que parte Lugones, sinalizando sua poténcia e, ao mesmo tempo, sua
estreiteza ao conceber o conceito de colonialidade de género. Munida de tal conceito
e inspirada pelos feminismos negro, latino-americano, chicano, indigena e materialista
francés, a filosofa formulara o que denominou de feminismo decolonial em franca

oposicdo ao feminismo branco hegemonico de sua época.

Colonialidade do poder

Como anunciou Quijano, em seu texto que marca o movimento latino-americano de
descolonizacdo, Colonialidade e Modernidade/Racionalidade, de 1992, o que ele
denomina de “colonialidade do poder” pode ser entendido como um poder colonial
gue teve inicio na colonizacdo da América, em 1492, e perdura até hoje nas ex-
colénias. Primeiramente, o autor diz que é preciso distinguir colonizacdo ou
colonialismo de colonialidade. A colonizacdo da América estabeleceu, segundo o autor,
uma ordem mundial dividida entre a classe dominante europeia e seus descendentes
euro-norte-americanos e a classe dominada da América Latina e da Africa. Foi um
processo de escala global, de uma violéncia sem precedentes na histéria e com uma
enorme concentragdo de recursos. Assim, o autor compreende o colonialismo como
um sistema de dominacdo politico-militar, e a colonialidade como dominac¢do ainda
presente na atualidade de ordem cultural, social e econdmica sobre as outras culturas
ndo europeias, ou  seja, “o complexo cultural conhecido como

racionalidade/modernidade europeia que serviu como um paradigma universal de

conhecimento e de relagdo entre a humanidade e o resto do mundo” (Quijano, 1992,

25



p. 4), do que se segue que “a colonialidade, em consequéncia, é ainda o modo mais
geral de dominac¢do no mundo atual, uma vez que o colonialismo, como ordem politica

explicita, foi destruido” (Quijano, 1992, p. 4).

O que gostaria de destacar é que, mesmo com a independéncia das col6nias do
ponto de vista formal politico-juridico, ainda se mantém a estrutura colonial de poder
gue produziu e continua produzindo discriminagdes sociais sob o estigma da raca. Ora,
ndo é dificil de notar que os atuais explorados, dominados, discriminados sdo pessoas
racializadas. Se o colonialismo politico foi eliminado, o cultural permanece, o que pode
ser descrito, segundo Quijano, ndo apenas como subordinacdo, mas como uma
verdadeira colonizacdo do imaginario. O processo de colonialidade do poder incidiu
sobretudo na cultura e no modo de produzir conhecimento, fenébmeno denominado de
eurocentrismo, que posteriormente se estendeu para o modo de vida social e politico,
durante o periodo histérico da chamada modernidade até a atualidade. Houve uma
sistemdtica repressdo dos objetos e modos de pensar e existir ndo
europeus/ocidentais até que imperasse uma racionalidade técnico-cientifica cultivada
e estimada como modelo de validacdao da producdo do conhecimento dito rigoroso,
neutro, cientifico, positivo, universal e excelente. O que houve, resumidamente, foi: (i)
repressao sistematica de saberes de outras etnias ndo europeias; (ii) controle social e
cultural sobre os modos e os produtos de tais saberes; (iii) mistificacdo da prépria

cultura europeia.

Para além do dominio epistémico e cultural, a colonialidade do poder pode ser
compreendida como um poder que incide sobre o trabalho, o sexo, a natureza e a

subjetividade. Ochy Curiel resume com clareza a visao de Quijano:

A colonialidade do poder implica relagdes sociais de
exploragdo/dominio/conflito em torno da disputa pelo controle e
dominio do trabalho e seus produtos, da natureza e seus recursos,
pelo controle do sexo e seus produtos, da reprodugdo da espécie, da
subjetividade e seus produtos, materiais e intersubjetivos, inclusive o
conhecimento e a autoridade, e seus instrumentos de coercdo
(Curiel, 2020, p. 127).

26



A exploracdo e o dominio préprios do poder colonial se efetiva com a
fabricacdo de ficcGes poderosas como a de “raca” e, como acrescenta Maria Lugones,
de “género”. Como diz Lugones, a ideia de raca “reconfigura a humanidade e as
relacdes humanas ficcionalmente, em termos biolégicos” (Lugones, 2007, p. 190) a
partir de uma hierarquia entre superiores e inferiores. Ou seja, a colonialidade
permeia todos os ambitos da vida ao produzir, como disse Lugones (2020, p. 57),
classificacdes sociais de ordem universal pautadas na ideia de “raca” de modo a
permitir que novas identidades geoculturais sejam produzidas, como a “América” e a
“Europa”, o “Ocidente” e o “Oriente”, além de novas identidades sociais como o
“europeu”, o “indio”, o “negro”. A diferenca entre individuos e entre grupos sociais,
antes de ser sustentada no que ela difere, foi negada, apagada, controlada, distorcida
e, sobretudo, lida em termos hierarquicos, produzindo desigualdades: mecanismo
inerente ao propdsito exploratério do sistema capitalista. Como diz Quijano, as

diferengas foram

[...] admitidas, antes de tudo, como desigualdades no sentido
hierarquico. E tais desigualdades sdo percebidas como de natureza:
sO a cultura europeia é racional, pode conter “sujeitos”. As demais
ndo sdo racionais. Ndao podem ser nem almejar “sujeitos”. Em
consequéncia, as outras culturas sdo diferentes no sentido de serem
desiguais de fato inferiores por natureza. S6 podem ser “objeto” de
conhecimento ou de praticas de dominac¢ao (Quijano, 1992, p. 6).

Ha um esforco secular dos europeus em justificar epistemologicamente pela
natureza inferior desse outro diferente a desigualdade e a possibilidade de domina-
lo. O outro ndo europeu é diferente no sentido de desigual e inferior por natureza,
ja que ndo é racional como o europeu, o que se configura como uma estratégia de

dominacao colonial:

O paradigma europeu de conhecimento racional ndo somente foi
elaborado no contexto de, mas como parte de uma estrutura de
poder que implicava a dominagdo colonial europeia sobre o restante
do mundo. Esse paradigma expressou, em um sentido demonstravel,
a colonialidade dessa estrutura de poder (Quijano, 1992, p. 6).

27



Ora, a Europa se pensa como espelho e as demais culturas acreditam nessa
guimera. A grande dificuldade é que nds, latino-americanos, ndo percebemos que a
imagem do espelho eurocéntrico distorce a imagem do que nds somos. Quijano
finaliza seu texto Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina nesta
diregao: “é tempo de aprendermos a nos libertar do espelho eurocéntrico onde
nossa imagem é sempre, necessariamente, distorcida. E tempo, enfim, de deixar de
ser o que ndo somos” (Quijano, 2005, p. 139). Trata-se, portanto, de recusar o que
fizeram de nds e o que nds fazemos de nds mesmos. Para tanto, segundo o autor, é
preciso descolonizar, o que implica a reconstrucdo do préprio modo de pensar e de

existir a partir da critica ao paradigma europeu da racionalidade/modernidade.
Colonialidade de género

Da critica a concepgdo de género de Quijano e do feminismo branco
hegemonico, Lugones propde a colonialidade de género como conceito-chave do
gue ela ird cunhar por feminismo decolonial em seu texto Rumo a um feminismo
decolonial, de 2010. O feminismo decolonial, segundo Ochy Curiel, tem duas fontes

importantes:

De um lado, as criticas feministas feitas pelo Black Feminism,
mulheres de cor, chicanas, mulheres pobres, o feminismo auténomo
latino-americano, feministas indigenas e o feminismo materialista
francés ao feminismo hegemoOnico em sua universalizagdo do
conceito mulheres e seu viés racista, classista e heterocéntrico; de
outro as propostas da chamada Teoria Decolonial, o projeto
decolonial desenvolvido por diferentes pensadorxs latino-americanxs
e caribenhxs (Curiel, 2020, p. 125).

Como veremos, a principal ferramenta de resisténcia do feminismo sera o que
ela compreende como uma infrapolitica de descolonizacdo do género. Antes de
avancarmos nas propostas de resisténcia, cabe compreendermos que sua critica ao
feminismo feito por e para mulheres brancas tem como base o fato de terem
ignorado a interseccionalidade de raca / classe / sexualidade / género, bem como
operado numa chave de pensamento moderno capitalista colonial

cisheteropatriarcal. A separacdo categorial de raca, género, classe e sexualidade

28



produz o que ela denominou de “cegueira epistemoldgica” (Lugones, 2020, p. 54),
pois que oculta a complexidade da violéncia. Desse modo, a filésofa argentina
retoma o conceito de interseccionalidade, que marcou os feminismos de cor dos
Estados Unidos, bem como o conceito de colonialidade de poder de Quijano para
formular o que denominou de “sistema moderno-colonial de género” (Lugones,
2007, p. 186), i.e., a colonialidade de género. Trata-se de um sistema que subjuga
tanto homens como mulheres de cor em todos os aspectos da vida, bem como
dissolve os vinculos de solidariedade entre os subjugados. Como resisténcia, é
preciso rechacar esses sistema, portanto descolonizar o género, bem como praticar

outras relagdes comunais promovendo giros epistemoldgicos e educacionais.

Lugones se apropria do conceito de colonialidade do poder, mas critica seus
limites no que diz respeito a analise do género, que se apoia numa leitura
reducionista a biologia e desconsidera a interseccionalidade das categorias de
género e raca. Segundo a filésofa, Quijano formula quatro eixos estruturais da
colonialidade do poder que permeia todos os ambitos da vida: sexo, trabalho,
autoridade coletiva e subjetividade/intersubjetividade, seus recursos e produtos. A
critica incide no fato de ele reduzir a esfera sexo/género ao controle do acesso ao
sexo, seus recursos e produtos. Segundo a filésofa, ele elabora uma “descricdo de
género que nao é questionada, e que é demasiadamente estreita e hiperbiologizada
— ja que traz como pressupostos o dimorfismo sexual, a heterossexualidade, a
distribuicdo patriarcal do poder e outras ideias desse tipo” (Lugones, 2020, p. 63).

Mais claramente, segundo a mesma,

A ldgica dos eixos estruturais mostra o género como constituido por
e constituindo a colonialidade do poder. Nesse sentido, ndo ha
separabilidade género/raca no modelo de Quijano. Acho que ele
capturou corretamente a ldgica disso. Mas o eixo da colonialidade
nao é suficiente para compreender todos os aspectos de género. Os
aspectos de género que sdo mostrados dependem de como o género
é realmente conceituado no modelo. No modelo (padrdo) de
Quijano, o género parece estar contido dentro da organizagdo
daquela “drea bdsica da existéncia” que Quijano chama de “sexo,
seus recursos e produtos”. Ou seja, hd um relato de género dentro da
estrutura que ndo é colocado sob escrutinio e que é muito estreito e
excessivamente biologizado, pois pressupde dimorfismo sexual,

29



heterossexualidade, distribuicao patriarcal de poder e assim por
diante (Lugones, 2007, p. 193).

Se, de fato, Quijano entende “o sexo como atributos biolégicos que podem ser
elaborados como categorias sociais” (Lugones, 2020, p. 63), ou seja, se as diferencas
biolégicas que sustentam as categorias sociais para controle do sexo e suas funcdes
reprodutivas sdo assumidas por ele sem questionamento, entdo seu pressuposto
parece ser inquestionavelmente bioldgico. Ora, os feminismos |Iésbico, queer e trans ja
guestionaram fortemente o determinismo binario bioldgico, pois que se trata antes de
uma leitura generificada bindria e cis dos corpos e dos sexos a partir da aparéncia fisica
dos 6rgaos genitais: esses sdo muito mais diversos e multiplos, haja vista, por exemplo,
os intersexos. Lugones (2020, p. 64) mesmo faz uso da existéncia do intersexo para
colocar a leitura biologista e binarista de Quijano em questdo. Como ela diz,
“individuos intersexo eram reconhecidos em muitas sociedades tribais anteriores a
colonizagdo sem serem assimilados a classificagdo sexual binaria” (Lugones, 2020, p.

66); do que se segue que

[...] se o capitalismo global eurocéntrico sé reconheceu o dimorfismo
sexual entre homens e mulheres brancos/as burgueses/as, ndo pode
ser verdade que a divisdo sexual seja baseada na biologia. As
correcdes substanciais e cosméticas sobre o biolégico deixam claro
gue o “género” vem antes dos tracos “bioldgicos” e os preenche de
significado (loc. cit.).

Em poucas palavras, as diferencas entre os géneros e sexos “sdo pensadas
nos mesmos termos em que a sociedade entende a biologia reprodutiva” (Lugones,
2020, p. 63). Ao que parece, no modo como ele descreve a “colonialidade das relagdes
de género”, ndo ha nenhum tipo de critica ao dimorfismo sexual de cunho biolégico.
Ha uma descricdo do controle colonial sobre o sexo em termos de opressdo pela
prostituicdo, abusos sexuais e reducdo a funcdo reprodutiva no reduto familiar. As
diferencas entre género e sexo “sdo pensadas nos mesmos termos em que a sociedade

entende a biologia reprodutiva”. Curiel resume bem a critica de Lugones a Quijano que

teria desconsiderado a raca para repensar e definir em termos coloniais o género:

30



Maria Lugones, apesar de acolher a proposta de Quijano sobre
colonialidade, diz que a raga ndao determina sozinha a configuracado
da colonialidade do poder; ela é acompanhada pelo género e, com
ele, pela heterossexualidade. Por outro lado, Lugones aponta que
Quijano admite uma noc¢do de sexo hiperbiologizado. O género do
qual ele fala, segundo ela, esta ligado a um tipo de relagdo humana
reservada ao homem branco europeu possuidor de direitos e sua
companheira mulher que serve a reproducdo da espécie (Curiel,
2020, p. 127).

O problema nao é simplesmente a reducdo do género ao biologismo, mas o uso
dos termos para definir género na medida em que sdo politicos os proprios termos em
que se faz politica. Seus termos, por sua vez, orbitam a gramatica hegemonica
capitalista, eurocéntrica e global sobre o género, mesmo que o fildsofo peruano
compreenda e denuncie o controle patriarcal e heterossexual sobre o sexo. Ele cai no
mesmo problema do feminismo hegemodnico branco que desconsidera as mulheres
colonizadas, ndo brancas, racializadas porque n3ao assume a profundidade da
interseccdo entre as categorias sociais e tampouco propde uma resisténcia por
coalizdo. Ou seja, como as mulheres brancas ndo se conceberam em termos
interseccionais, na intersec¢do entre raca e género, tampouco viram necessidade de
criar coalizGes a partir das diferencas, como se todas as mulheres estivessem unidas na
mesma chave de opressdo: a sujeicdo de género, desconsiderando a raga, elemento
fulcral que constitui a propria categoria sexo/género. Segundo a filésofa: “a logica dos
‘eixos estruturais’ nos da algo a mais, mas também algo a menos que a
interseccionalidade. A interseccionalidade revela o que ndo conseguimos ver quando
categorias como género e raca sdo concebidas separadas uma da outra” (Lugones,

2020, p. 60). Pensar de modo interseccional se opde a uma leitura binaria assumida

por Quijano, que é ocidentalizada, moderna e colonial. Como propd&e a filésofa:

Temos pensado género, raga, classe como categorias. Como tais, as
temos pensado binariamente: homem/mulher, branco/negro,
burgués/proletariado. As andlises em categorias tém escondido a
relagdo de interseccdao entre elas e assim, invisibilizado a situacdo
violenta da mulher de cor — pensada apenas como uma parte do que
passam as mulheres (brancas) e os negros (homens). A separac¢do
categorial é a separacdo de categorias que sao inseparaveis (Lugones,
2020, p. 83).

31



Como ela salienta: “E somente quando percebemos género e raca como
entrelacados ou fundidos que realmente vemos mulheres de cor” (Lugones, 2007,

p. 193).

Ora, é preciso colocar o binarismo entre parénteses para poder resistir e
vislumbrar outra ldgica: essa parece ser a fungdo da interseccionalidade. O ponto é
que a separagdo categorial impede que se pense seres e fendmenos sociais que
existem na interseccdo. Desse modo, o problema é que o quadro apresentado por
Quijano “refaz o apagamento e a exclusdo das mulheres colonizadas da maioria das
areas da vida social, em vez de trazé-las de volta a vista. Em vez de produzir um
rompimento, ele se acomoda no reducionismo da dominacdo de género” (Lugones,

2020, p. 69).

A critica sobre a separacdao que Quijano faz entre raca e género parece ser
pertinente para revelar a limitacdo de seu pensamento sobre o género no que diz
respeito as mulheres colonizadas e racializadas, todavia, uma pontuagdo deve ser feita.
Fazendo jus aos seus textos, embora ele n3dao recorra ao conceito de
interseccionalidade, ele ndo apenas ndo separa como afirma a precedéncia da raca
sobre o género. Em seu texto Colonialidade do poder, Eurocentrismo e América Latina
(2005), Quijano aprofunda a relacdo entre colonialidade e eurocentrismo e enfatiza a
raca como um elemento determinante na instauracdo e manutencdo de tal poder. A
colonialidade do poder pode ser entendida como o padrao de poder mundial, isto é,
como proprio ao capitalismo colonial moderno eurocentrado que possui as seguintes
caracteristicas: o poder é hegemonico, sua extensdao é mundial, seu eixo é a ideia de
racga, sua origem e cardater sao coloniais e a racionalidade operante é eurocéntrica. O
ponto forte desse texto, a meu ver, é a énfase que o autor da a ideia de raca como
fator determinante da colonialidade, pois ela é constitutiva tanto da dominagao
colonial, como do controle do trabalho em torno do capital. A raca é uma categoria
mental da modernidade a partir da qual as identidades sociais sdo produzidas e
associadas as hierarquias. Do que se segue que, a partir da colonialidade do poder, a
raca € um termo criado que ficciona a identidade racial e atravessa a identidade de
género, ou seja, o género poderia passar a ser lido pelo viés da raca, embora, ao que

indica Lugones, ele ndo tenha feito tal leitura. Nas palavras de Quijano:

32



Na América, a ideia de racga foi uma maneira de outorgar legitimidade
as relagdes de dominagdo impostas pela conquista [...]. Desde entdo
demonstrou ser o mais eficaz e durdvel instrumento de dominagdo
social universal, pois dele passou a depender outro igualmente
universal, no entanto mais antigo, o intersexual ou de género [...]
(Quijano, 2005, p. 118).

Disso podemos inferir que raca precede género ndo cronologicamente, mas
logicamente ou em termos de categorizacdo social. Sueli Carneiro certamente
concordaria com Quijano quando afirma que, nas sociedades latino-americanas, o
feminismo negro “tem como principal eixo articulador o racismo e seu impacto sobre
as relacdes de género, uma vez que ele determina a prépria hierarquia de género em
nossas sociedades” (Carneiro, 2019, p. 315).

O problema é que, mesmo ndo separando, ele ndo faz uso da categoria raca
para definir a categoria género e esse é o limite de sua teoria superado pelo conceito
de colonialidade de género. O ponto é que, para Lugones, o género enquanto uma
categoria bindria hierarquica ou um sistema institucionalizado dentro de um regime
cisheteropatriarcal ndo existia antes do advento da colonizacdo, ou seja, a ideia
moderna de género é uma construgdo capitalista eurocéntrica e colonial que opera
como uma ficcdo identitaria a servico da dominag¢do colonial, assim como raca,
portanto, uma ideia criada juntamente com a ideia de raga para subjugar as mulheres
a um regime cisheteropatriarcal e desumanizar as mulheres colonizadas de modo a
explorar maximamente ndo apenas o trabalho reprodutivo, como apontou Quijano,
mas suas vidas em todos os aspectos: seu tempo, seu sexo, sua sexualidade, seus
afetos, seu trabalho em casa e fora de casa.

A ideia moderna de género imposta pelo capitalismo eurocéntrico esta no
cerne da cultura da heterossexualizacdo e é o instrumento mais eficaz para a
domina¢do das mulheres. Nesse ponto, a filésofa mostra que a heterossexualidade

compulséria é um fenbmeno moderno e colonial:

[...] a heterossexualidade ndo estd apenas biologizada de maneira
ficticia, ela também é obrigatdria e permeia toda a colonialidade de
género — na concep¢do mais ampla que estamos dando a esse
conceito. Nesse sentido, o capitalismo eurocéntrico global é
heterossexual (Lugones, 2020, p. 72).

33



E, no sistema de género moderno/colonial, “essa heterossexualidade tem sido
coerente e duramente perversa, violenta, degradante, e sempre funcionou como
ferramenta de conversao de pessoas ‘ndao brancas’ em animais e de mulheres brancas
em reprodutoras da Raca (branca) e da classe (burguesa)” (Lugones, 2020, p. 72).

Em suma, sdo dois os motivos apontados pela fildsofa para sustentar que
género é uma ficcdo moderna. Em primeiro lugar, ndo existia a ideia moderna de
género nas sociedades pré-coloniais, como mostrou Oyerdnké Oyewumi, segundo
Lugones, a saber: “Oyewlumi entende o género, introduzido pelo Ocidente, como uma
ferramenta de dominacdo que produz duas categorias sociais que se opdem de
maneira bindria e hierdrquica” (2020, p. 67); logo, ler a sociedade ioruba pelo viés do
género ocidentalizado é fazer uma leitura ocidentalizada e, portanto, colonizadora
dessa cultura. As categorias iorubds obinrin e okunrin ndo sdo as mesmas que as
categorias homem/mulher binarias, hierdrquicas e ocidentais.

Em segundo lugar, o género é criado para ser um atributo das mulheres
brancas de modo que elas sejam consideradas seres humanos inferiores submetidos
ao regime cisheteropatriarcal, e ndo para ser um atributo das mulheres racializadas,
colonizadas, que sdo, pela privacdo de género, desumanizadas, ja que género so
poderia ser um atributo de um ser humano. E porque certos seres sdo racializados que
eles ndo sdo humanos, portanto, ndo possuem género: ndo siao mulheres, nem
homens, mas fémeas ou machos. Em suma, cria-se a ideia de género, assim como a de
raga, para desumanizar as.os colonizadas.os e assim “legitimar” a escravizagao e toda

sorte de tortura. Em resumo, a colonialidade é

[...] a poderosa redugdo de seres humanos a animais, a inferiores por
natureza, em uma compreensdo esquizéide de realidade que
dicotomiza humano de natureza, humano de ndo-humano, impondo
assim uma ontologia e uma cosmologia que, em seu poder e
constituicdo, indeferem a seres desumanizados toda humanidade,
toda possibilidade de compreensdo, toda possibilidade de
comunica¢do humana (Lugones, 2014, p. 946).

Esse tipo de racionalidade capitalista colonial descrita por Quijano se apresenta
em discursos dominantes e opera a partir de categorias que naturalizam diferencas

numa chave bindria e desigual produzindo efeitos praticos materiais opressivos, ou,

34



como sinalizou Lugones, ela funciona a partir da légica categorial moderna que
“constroi as categorias em termos homogéneos, atomizados, separdveis e constituidos
dicotomicamente” (Lugones, 2014, p. 942), ou seja, que produz “a hierarquia
dicotdbmica entre humano e ndao humano como dicotomia central da modernidade
colonial” (Lugones, 2014, p. 936). A categorizagdo ndo apenas homogeneiza e apaga
diferengas, como hierarquiza sempre estabelecendo o grupo dominante como norma
(Lugones, 2007, p. 192). O que significa dizer que a classificagdo em termos de raca e
de género pressupbe a desumanizacdo dos colonizados, pois, segundo o conceito de
colonialidade de género, como hd um processo de reducdo ativa das pessoas ou
desumanizacdo dos colonizados, “a ‘mulher colonizada’ é uma categoria vazia:
nenhuma mulher é colonizada; nenhuma fémea colonizada é mulher” (Lugones, 2014,
p. 939), visto que ter um género é sinal inequivoco de humanidade e a fémea
colonizada ndo foi considerada um ser humano. Ou seja, “o sistema de género é ndo sé
hierdrquico, mas racialmente diferenciado, e a diferenciacdo racial nega humanidade
e, portanto, género as colonizadas” (Lugones, 2014, p. 942). Em outras palavras, “o
sistema de género colonial dicotdbmico humano/ndo humano, que é constituido pela
dicotomia hierdrquica homem/mulher para os coloniais europeus + o0s/as
colonizados/as ndo gendrados/as, ndo humanos/as” (Lugones, 2014, p. 943).

Lugones é radical ao mostrar que, em primeiro lugar, género enquanto um
sistema opressor é uma criacdo moderna e colonial e, em segundo lugar, que ndo
haveria colonialidade do poder sem colonialidade de género e vice-versa. H4 uma
construcdo mutua entre ambos, assim como entre raca e género. A colonialidade do
poder violentamente inferioriza as mulheres colonizadas e o género opera como uma

imposicdo colonial sobre as mulheres das sociedades pré-coloniais. Nesse sentido,

[...] é importante entender o quanto a imposicao desse sistema de
género forma a colonialidade do poder, e o tanto que a colonialidade
do poder forma esse sistema de género. A relagdo entre eles segue
uma légica de formagcdo mutua. Até agora, acredito estar claro que o
sistema de género moderno/colonial ndo existe sem a colonialidade
do poder, ja que a classificacdo das populacGes em termos de raca é
uma condicdo necessaria de sua existéncia (Lugones, 2020, p. 21).

35



E preciso, portanto, ler o sistema moderno/colonial de género (dimorfismo
bioldgico, organizagdo patriarcal e heterossexual das relagdes sociais) em termos
raciais, pois género e raca estdo imbricados ou tramados e ambos sdo “ficcOes

" . . - .
poderosas” coloniais (Lugones, 2020, p. 22). Ou seja, se a colonialidade ndo diz
respeito apenas a classificacdo racial, mas também a classificacdo sexo/género, entdo

o género deve ser lido nessa chave racial e colonial.
As ferramentas de luta do feminismo decolonial

Se o género é uma ficcdo colonial, entdo a luta feminista pressupde
descolonizar o género e, para tanto, é preciso criticar os feminismos do século XX, que
desconsideraram o elemento da racialidade e reivindicaram suas pautas com base na
imagem da mulher branca como sujeito do feminismo, ou seja, “a imagem de uma
mulher fragil, fraca, tanto corporal como intelectualmente, reduzida ao espaco privado
e sexualmente passiva” (Lugones, 2020, p. 74). Resumidamente, “apagando toda
histéria, inclusive a oral, da relacdo entre as mulheres brancas e ndo brancas, o
feminismo hegemonico branco igualou mulher branca e mulher” (Lugones, 2020, p.
76). lgualar mulher branca a mulher significa produzir o conceito “mulher” tomado

isoladamente ou em si mesmo, portanto, produzir racismo, ou seja,

[...] o termo “mulher”, em si, sem especificacdo dessa fusdao <género
e raga>, ndo tem sentido ou tem um sentido racista, ja que a légica
categorial historicamente seleciona somente o grupo dominante — as
mulheres burguesas brancas heterossexuais — e, portanto, esconde a
brutalizacdo, o abuso, a desumanizacdo que a colonialidade de
género implica (Lugones, 2020, p. 61).

Como explica Curiel, o problema do feminismo hegemébnico é considerar
apenas o género sem que ele esteja interseccionado com raga e a partir de uma visao
binaria e heterocéntrica, ou seja, “o sistema de género moderno/colonial, segundo
Lugones, afeta as interpretacdes, teorizacdes, investigacdes, metodologias e muitas
das praticas politicas do feminismo, reproduzindo assim o racismo e a coloniza¢do”
(Curiel, 2020, p. 130).

Ora, se, no interior da ordem da heterossexualidade compulséria, as mulheres
brancas eram identificadas com a natureza, as criancas e os animais pequenos, as ndo

brancas ndo eram sequer consideradas mulheres, mas sim fémeas tais quais os animais

36



e sem caracteristicas da feminilidade. Essa animalizacdo brutal das mulheres
colonizadas em relacdo a fragilidade das mulheres brancas, colocam as primeiras numa
condicdo de ser capaz de aguentar toda ordem de violéncia no trabalho e de agressao
sexual. Mesmo que, posteriormente, as fémeas passaram a ser consideradas mulheres,
elas ndao ganharam o mesmo status e privilégio das mulheres brancas. Isso significa,
mais uma vez, que raga precede género no sistema de opressoes.

Em suma, o problema do feminismo hegemonico é apagar a diferenga colonial
e, com isso, destruir a possibilidade de outros sentidos, outras existéncias e de
resisténcia a colonialidade. Se ha violéncia em relacdo as mulheres brancas burguesas
por serem submetidas ao regime cisheteropatriarcal, as racializadas sofreram tal
violéncia acrescidas da desumanizacdo/animalizacdo e exploracdo extrema do
trabalho. Desse modo, ler o sistema de género em termos raciais revela que nao
apenas o sexo era explorado, como pressup6s Quijano, mas também o trabalho e
todos os demais aspectos da vida, além de serem exploragdes distintas quando
analisadas em termos interseccionais. Ha divisdo interseccional (raca/sexo) do trabalho
e ndo apenas sexual ou racial.

Como o feminismo hegemonico e mesmo Quijano fizeram suas analises
prescindindo da interseccionalidade, suas propostas de luta ndo poderiam ser
suficientemente justas e eficientes: é preciso pensar em termos de coalizdo entre
diferentes, preservando a diferenca e se unindo para descolonizar nosso modo de ser
e viver. Para a fildsofa, resistir significa descolonizar o género, o que pressupde criar
uma subjetividade ativa no sentido de agenciamento em oposicdo a sujeitificacdo
enquanto sujeito assujeitado as marcas de identidade e aos mecanismos normativos
coercitivos. A aposta é numa infrapolitica que “marca a volta para dentro, em uma
politica de resisténcia, rumo a libertacdo” (Lugones, 2014, p. 940), ou seja, é preciso
resistir a colonialidade de género na tensdo da diferenca colonial e “na tensdo da

III

ferida colonial” (Lugones, 2014, p. 945), na medida em que o/a colonizado/a habita um
locus fraturado, um lugar de tensdo entre acao de resisténcia e subjugacdo, entre ser
ativo e ser assujeitado, entre uma ldgica bindria e uma légica interseccional ou
multipla, entre uma consciéncia dupla e uma consciéncia multipla. Esse locus é
habitado de multiplas maneiras e, por isso mesmo, fraturado. Resistir é habitar essa

fratura, essa ferida, se posicionar contra essa ldgica categorial dicotébmica e recusar a

37



propria invasdo colonial de si que opera controlando e negando os modos diversos de
existéncia, afinal, “a modernidade tenta controlar, ao negar a existéncia, o desafio da
existéncia de outros mundos com diferentes pressuposicdes ontoldgicas” (Lugones,
2014, p. 943).

Se a negacao da diferenca é o principal mecanismo do poder colonial, como j3
foi pontuado por Quijano e Dussel, a resisténcia se faz justamente na diferenca
colonial. Do ponto de vista metodoldgico, é preciso recusar uma leitura colonial de
outras cosmologias, que faz uso da colonialidade da linguagem por meio da tradugdo
colonial de outros mundos, aplicando uma trama conceitual ocidental binaria de
género, heterossexual, racializada e hierarquizada entre humano e ndo humano, ou
seja, espera-se que se sustente um novo habito epistemoldgico de nao fazer uma
traducdo colonial da diferenca. Espera-se, também, que se assuma o tensionamento
entre a identidade e a alteridade, e que se possa ser, como disse a feminista chicana
Gldria Anzaldua (2019), tolerante com as ambiguidades e as contradicGes desse locus
fraturado cujos enunciados sdo eles préprios fraturados e produtores de uma fratura
no logos mesmo, de modo que a partir da contradicdo surjam novos sentidos, bem
como deslocamentos no status quo ao qual se acomoda o pensamento hegemonico.
Preservar a diferenca colonial significa criar condi¢gdes para um dialogo que faz circular
o logos fraturado por meio de perspectivas subalternas em contraponto a perspectiva
hegemonica. Nesse sentido, “a tarefa da feminista descolonial inicia-se com ela vendo
a diferenca colonial e enfaticamente resistindo ao seu préprio habito epistemoldgico
de apaga-la” (Lugones, 2014, p. 948). O giro epistemoldgico decolonial ndo estaria
dissociado de uma pratica de si de mudanca de hdbito na produgao de conhecimento.

Do ponto de vista da subjetividade, da intimidade, das relacdes a si e com os
outros, a descolonizacdo é uma praxis que critica a “opressdao de género racializada,
colonial e capitalista heterossexualizada visando uma transformacdo vivida do social”
(Lugones, 2014, p. 940), ou seja, uma resisténcia por dentro e ndo por fora,
comunitaria e ndo individualista, relacional e ndo dicotdmica, que se abre para a
multiplicidade e a coalizdo na tentativa de preservar e sustentar as diferencas. Nesse
momento, Lugones se une a voz de Anzaldua e claramente diz: “estou propondo um
pensamento de fronteira feminista, onde o limite da fronteira é um solo, um espaco,

uma fronteira, para usar o termo de Gloria Anzaldua, ndo apenas uma fenda, ndo uma

38



repeticao infinita de hierarquias dicotdbmicas entre espectros do humano desalmados”
(Lugones, 2014, p. 947). Trata-se de resistir desde dentro, de uma noc¢do subalterna de
si que se sustenta na diferenga colonial e permite multiplicidades nunca reduzidas a
dicotomias, do estar sendo em relacdo, e ndo do ser em estado hierarquico dicotémico
de dominacdo, do pensamento fronteirico e fraturado que vigora nas coalizdes e
desmonta o imenso monolito do pensamento hegemonico colonial cisheteropatriarcal
e capitalista. Enfim, uma nova geopolitica feminista epistemoldgica e amorosa capaz
de afirmar “a vida ao invés do lucro, o comunalismo ao invés do individualismo, o
‘estar’ ao invés do empreender, seres em relacdo ao invés de seres em constantes
divisdGes dicotdbmicas, em fragmentos ordenados hierdrquica e violentamente. Estes
modos de ser, valorar e acreditar tém persistido na oposicdo a colonialidade”
(Lugones, 2014, p. 949).

Lugones, como podemos notar, foi radical ao atrelar o género enquanto uma
ficcdo moderna colonial ao marcador da raga, ou seja, do mesmo modo que o género
ndo se constitui e ndo pode ser pensado, na modernidade, sem o poder colonial, o
proprio poder colonial, por sua vez, ndo existiria sem a subjugac¢do diferenciada em
termos raciais daqueles que foram privados de género, pois privados de humanidade -
as colonizadas e os colonizados eram considerada/o/s fémeas ou machos - em relagédo
aqueles que possuem género, mesmo que diferenciados em graus de humanidade - os
homens como superiores as mulheres europeias brancas colonizadoras. Sem
evidenciar essa distin¢cdo e pensar a resisténcia por coalizdo, a categoria de género se
torna esvaziada, abstrata e universal, e a luta feminista acaba por reproduzir opressées

ao invés da sonhada emancipacdo de “todas” as mulheres.

Referéncias bibliograficas

CARNEIRO, S. Enegrecer o feminismo: a situacdo da mulher negra na América Latina a
partir de uma perspectiva de género. In: HOLLANDA, H. B. de (org.), Pensamento
feminista: conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019, p. 313-322.

CURIEL, O. Construindo metodologias feministas a partir do feminismo decolonial. In:
HOLLANDA, H. B. de (org.), Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio
de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020, p. 121-138.

39



DUSSEL, E., Europa, modernidade e Eurocentrismo. In: A colonialidade do saber:
eurocentrismo e ciéncias sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires:
CLACSO, 2005.

LUGONES, M., Rumo a um feminismo descolonial. Estudos feministas, Floriandspolis,
22(3): 320, setembro-dezembro/2014.

. Colonialidade e género. In: HOLLANDA, H. B. de (org.), Pensamento feminista
hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020, p. 52-83.

. Heterosexualism and the Colonial/Modern Gender System. Hypatia, Volume 22,
Number 1, Winter 2007, pp. 186-209.

QUIJANO, Anibal. Colonialidad y Modernidad-racionalidad. In: BONILLO, Heraclio
(comp.). Los conquistados. Bogotda: Tercer Mundo Ediciones; FLACSO, 1992, pp. 437-
449. Traducao de wanderson flor do nascimento.

. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: A colonialidade do
saber: eurocentrismo e ciéncias sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires:
CLACSO, 2005.

40



Uma proposta de leitura sintomal marxista-feminista de O
Capital a partir de Federici: o marxismo diante da reproducao e
do trabalho doméstico

Emerson dos Santos Pirola

Doutorando em Filosofia pela Pontificia Universidade Catélica do Rio
Grande do Sul (PUC/RS)

Porto Alegre, Brasil

emerson.pirola@acad.pucrs.br

Resumo

As relagdes entre feminismo e marxismo possuem uma longa histéria de conflitos e
aliangas. O marxismo tradicionalmente excluia o trabalho doméstico e reprodutivo de
suas concepg¢des sobre trabalho e classe. A partir dos anos 1970, feministas marxistas
italianas, como Silvia Federici, revolucionaram tanto o marxismo quanto o feminismo
ao destacar a centralidade do trabalho reprodutivo, ignorado teoricamente e
politicamente pela ortodoxia marxista e pelas organizagdes de esquerda. Essas autoras
argumentam que uma critica eficaz do capitalismo deve abordar a reproducao,
colocando a “questdo das mulheres” no centro do debate, ja que elas foram
historicamente constituidas como principais responsaveis por esse trabalho. Com base
em uma epistemologia althusseriana, que envolve conceitos como problematica, corte
epistemoldgico e leitura sintomal, argumenta-se que esse feminismo marxista
promove uma revolugdo epistemoldgica ao identificar os siléncios e invisibilizagdes na
obra de Marx sobre o trabalho reprodutivo, rompendo com a ideologia produtivista e
naturalista predominantes no campo marxista.

Palavras-chave: trabalho reprodutivo, problematica, marxismo feminista, leitura
sintomal, trabalho doméstico.

Abstract

The relationship between feminism and Marxism has a long history of conflicts and
alliances. Marxism has traditionally excluded domestic and reproductive labor from its
conceptions of work and class. Since the 1970s, Italian Marxist feminists, such as Silvia
Federici, have revolutionized both Marxism and feminism by highlighting the centrality
of reproductive labor, which was theoretically and politically ignored by Marxist
orthodoxy and leftist organizations. These authors argue that an effective critique of
capitalism must address reproduction, placing the “women’s question” at the core of
the debate, as women have historically been constituted as the primary subjects of
this kind of labor. Based on an Althusserian epistemology, involving concepts such as

41



problematics, epistemological break, and symptomatic reading, it is argued that this
Marxist feminism fosters an epistemological revolution by identifying the silences and
invisibilities in Marx’s work on reproductive labor, breaking with the dominant
productivist and naturalist ideology in the Marxist field.

Keywords: reproductive labor, problematics, feminist Marxism, symptomatic reading,
domestic labor.

Introdugao

A relagdo entre o feminismo e o marxismo sempre foi um tanto conflituosa. As
mulheres, ainda que importantes sujeitas na luta contra as injusticas sociais préprias
da modernidade capitalista, mesmo quando por dentro da questdo do trabalho
(lembremos as origens operarias, e até socialistas, do 8 de marco?), tiveram por muito
tempo espago negado ou secundario nos circulos de esquerda, como os sindicatos e
partidos tradicionais do periodo fordista®. Por outro lado, todo feminismo de viés
critico do capitalismo (o que ndo quer dizer necessariamente comunista/socialista)
tende a passar pelo marxismo, nem que seja para criticd-lo e abandond-lo ou supera-
lo. As possiveis conjuncdes e disjuncbes entre uma perspectiva feminista e alguma
forma de marxismo, entretanto, podem se produzir de inUmeras maneiras, a depender
do contexto histérico em que se efetuam — contexto esse politico e social, mas
também tedrico —, e das preocupacdes e tendéncias das sujeitas e dos sujeitos em
questdo. No presente artigo, através sobretudo da obra de Silvia Federici, a
preocupagdo central evocada é a do trabalho reprodutivo ou, mais amplamente, da
reproducdo social, e é por meio dessa preocupacdo que o marxismo encontrara o
feminismo e as mulheres, ou melhor: um feminismo especifico fara com que o
marxismo se revolucione, transformando suas bases tedricas e produzindo uma nova
problematica. Para demonstrar esse processo, fazemos recurso de maneira geral a

epistemologia althusseriana e aos conceitos de problematica cientifica, objeto de

'Sobre a relagdo 8 de margo-movimento socialista russo ver Schneider, 2017.

2 Ver, por exemplo: o relato de Mariza Corréa (2001) sobre a relagdo tensa entre os movimentos
feministas (ou “de mulheres”) com o Partido Comunista Brasileiro na década de 1970, além de uma total
exclusdo de pautas de sexualidade desviante.

42



conhecimento, corte epistemoldgico e ideologia para salientar a forga transformadora
da perspectiva do trabalho reprodutivo proposta, dentre outras, por Federici.

Na primeira secdo do texto, abordaremos a contribuicdo althusseriana a
epistemologia em teoria social e em filosofia marxista, centrando-nos na fungao do
corte epistemoldgico na criacdo de uma problematica cientifica em ruptura com a
ideologia e na especificidade da leitura sintomal, bem como na relagdo entre os dois
procedimentos. Na se¢ao subsequente, introduzimos propriamente a leitura da obra
marxiana efetuada por Federici, focando na limitacdo de Marx em relacdo a
centralidade do trabalho reprodutivo na reproducdo do capital, na qual a leitura
sintomal proposta por Althusser se faz presente. Nas duas uUltimas se¢Ges, analisamos
as diferencas de diagndstico, primeiro, e de progndstico, em segundo, entre a
proposicdo tedrica de Marx, ainda preso em demasia, nesse aspecto, a ideologia
burguesa, e a de Federici, liberta dessa ideologia e dando atencdo propriamente
cientifica a questao do trabalho reprodutivo. Se fazem presentes, ai, a questdao da
acumulacdo primitiva, da redefinicao de classe e trabalho, dos salarios para o trabalho

reprodutivo e de formas alternativas de organizagao da reprodugao social.

Problematica, ciéncia e ideologia em Althusser

Como mencionado, a fim de demonstrar a radicalidade da revolucdo teodrica
proposta pelo feminismo marxista de Federici, utilizamos o aporte epistemolégico
produzido por Louis Althusser. Ndao pretendemos, com isso, porém, efetuar maiores
problematizacdes e desenvolvimentos dessa propria epistemologia ou da obra de
Althusser em geral — tomamos os desenvolvimentos do marxista francés como
suporte, de maneira um tanto livre. Além disso, e o mais importante, ndao queremos
com isso afirmar que a obra de Federici é althusseriana ou que o aporte althusseriano
é indispensavel para suas elocubragdes. Adotamos a epistemologia althusseriana pois
ela nos auxilia a salientar o que acreditamos estar no texto de Federici, inclusive com
noc¢des iguais ou similares (mesmo que a autora ndo faca mencdo a Althusser) —
entretanto, é possivel que um aporte epistemoldgico diferente poderia ser aplicado na

leitura da autora para produzir diferentes conclusdes ou visibilizar diferentes objetos.

43



Etienne Balibar (1994), um dos principais continuadores e pesquisadores da
obra althusseriana e seu antigo aluno afirma que o “corte epistemoldgico” é o “objeto
tedrico” por exceléncia de Althusser, sua criagdo, que perpassa toda sua obra (ou ao
menos a publicada). De fato, o conceito de corte epistemoldgico é o conceito central
da “filosofia da ciéncia” proposta pelo autor, e, a partir dele podemos chegar as outras
noc¢des que utilizaremos: as de problematica, ideologia, ciéncia e, por fim, a leitura
sintomal. Balibar (1994) também flerta com a ideia de que, com o corte sendo o objeto
tedrico central de Althusser, seria secundario o fato de virtualmente toda a sua
epistemologia ser produzida no registro de discussGes marxolégicas. Althusser era um
filésofo e, através da filosofia, era um marxista, justamente pelo fato de encontrar ja
em Marx muito das questbes epistemoldgicas que lhe interpelavam. Por isso,
apresentamos brevemente a epistemologia althusseriana por meio de sua constitui¢do
na analise do percurso tedrico de Marx, em sua continuada passagem da ideologia
para a ciéncia. Entretanto, ndo estamos interessados no acerto ou ndao dos estudos
marxoldgicos do proprio Althusser (a prépria colocacdo em termos de “acerto” ou
“erro” é demasiado pobre), mas antes em sua teoria da constituicdo das ciéncias, visto
gue ela é uma teoria geral, das praticas cientificas em geral, na qual cada uma das
ciéncias teria uma mesma estrutura formal (de ruptura com a ideologia e instituicdo de
uma problemadtica cientifica que define a ciéncia em questdo enquanto ciéncia). Por
fim, o fato de apresentarmos, junto a Althusser, o corte epistemolégico na obra de
Marx ndo é o motivo de utilizarmos sua epistemologia para a posterior andlise da
relacdo de Federici com Marx, mesmo se essa andlise do percurso marxiano seja
aproveitada como auxilio no entendimento da ruptura que a autora efetua. Portanto, a
exposicdo da analise althusseriana da constituicdo do materialismo histérico enquanto
a ciéncia produzida por Marx tem uma fungao dupla: apresentar de maneira geral o
dispositivo epistemoldgico de Althusser e pavimentar o caminho para a posterior
critica de Federici dos limites epistemoldgicos da obra de Marx (ndo a de Althusser).

Em Ler O Capital (Althusser et al., 1979), Althusser e seus alunos (dentre eles
Balibar) tinham um objetivo principal: encontrar em O Capital [1867], obra cientifica e
o ponto de chegada do materialismo histérico (nome da ciéncia da histéria inaugurada
por Marx), a sua filosofia pressuposta, o materialismo dialético (tudo isso na

terminologia proposta pelos autores). Segundo eles, O Capital, como qualquer obra

44



cientifica, tem como pano de fundo imanente uma série de pressuposicdes filoséficas
(sejam elas conscientes ou ndo) que ndo estariam declaradas, mas que teriam de ser
explicitadas para um entendimento pleno do marxismo. O problema da “filosofia” e de
sua relacdo com a ciéncia ndo nos preocupa aqui — nos limitamos a questdo da ciéncia,
ou do materialismo histdrico, se quisermos. Entretanto, é interessante tomar o
objetivo do grupo althusseriano como ponto de partida da explanacdo de sua
epistemologia tendo em vista seu contexto: nos anos 1960, quando a obra fora escrita,
a filosofia marxista ocidental, em suas versées hegeliana (Lukacs) e humanista (Sartre,
Fromm), buscavam a “filosofia marxista” nas chamadas obras de juventude de Marx,
sobretudo nos Manuscritos Econbémico-Filosoficos (2010), de 1844. Althusser,
entretanto, afirmava que procurar ali a filosofia marxista, o “materialismo dialético”
que acompanharia o “materialismo histérico” de O Capital, era uma empreitada que
ndo encontraria mais do que ideologia, a ideologia humanista e idealista que marcaria
a producdo textual do jovem Marx. E no contexto marxista da chamada “querela do
humanismo” e na polémica defesa do chamado “anti-humanismo tedrico” que
Althusser desenvolve sua teoria do corte epistemoldgico e, de modo geral, sua
epistemologia tout court.

Basicamente, segundo Althusser, a obra de juventude de Marx, na qual os
filésofos que Althusser antagoniza buscavam a filosofia que acompanharia a sua critica
da economia politica e a ciéncia da histéria, era um momento pré-cientifico,
ideoldgico, um momento da obra de Marx que ndo seria marxista, tendo em vista que
o que faz o marxismo é a abertura de um novo “continente” para a pratica cientifica, o
“continente histdria”, e esse processo seria efetuado (ou teria se iniciado) apenas em
1845, com A ideologia alemd (Marx & Engels, 2007), que o autor chama de “obra do
corte”. A ciéncia marxista do materialismo histérico é produzida através de um corte
com sua forma ideoldgica anterior, que é relegada a “pré-histéria” da ciéncia — “A
pratica tedrica de uma ciéncia distingue-se sempre nitidamente da pratica tedrica
ideoldgica de sua pré-histdria: tal distingdo toma forma de uma descontinuidade
‘qualitativa’ tedrica e historica” (Althusser, 2015, p. 137).

E sabido que o marxismo se constitui enquanto critica da economia politica,
com Marx partindo da leitura critica de inUmeros economistas, principalmente Smith e

Ricardo, e da anadlise das relagdes econémicas. Os famosos Manuscritos Econémico-

45



Filosdficos ja lidavam, como o nome indica, com questdes econdmicas. Entretanto,

como Althusser salienta,

[...] o objeto de que se fala ndo qualifica o pensamento diretamente.
Que eu saiba, todos os autores que falaram das classes sociais, até
mesmo da luta de classes, antes de Marx, jamais foram tidos por
marxistas pela simples razdo de tratarem de objetos nos quais, um
dia, iria se deter a reflexdo de Marx (Althusser, 2015, p. 52).

O que faz de Marx propriamente marxista ndo é o objeto tratado (“a
economia”), mas um modo especifico de tratar das questdes econOmicas, atividade
que Marx nomeara recorrentemente “critica da economia politica”. Esse modo
especifico é o que faz a ciéncia marxista propriamente dita, que nasce em um corte
com seu modo ideoldgico anterior: para Althusser, ainda que tratando da economia,
em 1844, Marx o fazia a partir de uma critica humanista e idealista baseada na filosofia
de Feuerbach. J& em A ideologia alemd [1845] Marx abandonara a perspectiva
feuerbachiana, efetuando o corte epistemoldgico que institui uma ciéncia

propriamente dita. Ali, sdo centrais os novos conceitos de

Modo de Producdo/Relagdes de Producgdo/Forgas Produtivas. O
surgimento desse novo dispositivo vai provocar [...] uma nova
distribuicdo dos conceitos da Economia Politica Classica. Eles vao
mudar de lugar, de sentido e de papel. [...] Entdo, surge toda uma
outra forma de critica da Economia Politica (Althusser, 1978, p. 83.
Grifos do autor).

Esse “novo dispositivo” tedrico é exatamente o que Althusser chama de uma
problemdtica, a problematica marxista por exceléncia, da analise dos modos de
producdo, da luta de classes, da producdo de valor, e da critica da economia politica
pelo viés da histéria, do materialismo histérico. Portanto, a fundagdo de uma
problematica cientifica prépria é o que separa a ciéncia recém-fundada da ideologia

precedente. Como coloca Rocha:

[...] uma problematica ocasiona a emergéncia dum saber cientifico,
ou mesmo a refundacdo do saber dentro dum mesmo sistema
tedrico [...] A pratica cientifica elabora problemas na area duma
estrutura tedrica definida — a sua problematica —, que constitui a

46



condicdo de possibilidade e a determinagdo absoluta das formas de
situacdo de qualquer problema, num determinado momento da
ciéncia (Rocha, 1976, p. 306).

Nesse sentido, Althusser afirma, simplesmente, que “toda ciéncia comeca”
(1978, p. 85) pela instituicdo de uma problematica prépria, problematica esta que é o
objeto mesmo da ciéncia. E este um dos pontos mais potentes da epistemologia
althusseriana, e que terd sua importancia clarificada quando chegarmos a critica de
Federici a Marx. Para Althusser, o objeto de conhecimento produzido pela pratica

II'

cientifica ndo é indiferente a problematica da ciéncia em questdo: um “objeto real”, ao
ser analisado por diferentes problemdticas ou corpus tedricos, produzird coisas
radicalmente diferentes, tendo em vista que o “objeto de conhecimento” que é
possivel de ser enquadrado nesta problematica é diferente do objeto de conhecimento
gue outra problematica encontraria (Althusser, 1979). A metafora que Althusser
(1979) utiliza para criticar o empirismo nos ajuda a esclarecer a poténcia da
problematica. O autor coloca a concepc¢dao empirista de conhecimento na imagem do
garimpeiro que encontra ouro: é necessario apenas que o garimpeiro cave e peneire a
terra e a dgua para que ele encontre o ouro, havendo uma precedéncia do objeto a ser
encontrado sobre o ato de encontra-lo. Da mesma forma, o cientista procura e
descobre o conhecimento no objeto real, havendo um processo de extracéo do
primeiro sobre o segundo. Entretanto, como Althusser aponta, essa concepg¢do
ingénua comete um dos principais erros da epistemologia, que a leva para o lado do
idealismo e a faz cair na ideologia, que é confundir o objeto real com o objeto de
conhecimento. Na perspectiva de Althusser, por outro lado, o conhecimento é um
processo de producdo efetuado nos limiares de uma problemdtica especifica, que
distribui as possibilidades do conhecivel, do visivel e do invisivel, fazendo com que
difiram as respostas exatamente porque os problemas sdo diferentes. Assim sendo, a
ciéncia é sempre produzida por sua problematica, o que a faz diferir de outras ciéncias,
e ela sabe disso, o que também a difere da ideologia, que acredita “ver o mundo em
transparéncia”, diretamente.

Dessa forma, voltando a andlise do percurso marxiano, podemos finalmente
sintetizar a producdo de sua ciéncia em sua relacdo de corte com a ideologia da

economia politica anterior. Se em 1845 Marx efetua o corte, é apenas em 1867, com O

47



Capital, que a problemdtica marxiana estard plenamente realizada (mesmo se o
filésofo francés reconheca que o corte é continuo, processual e que ndo se dé de uma
vez por todas). Quanto as producdes tedricas da economia politica, Marx afirma:
“parte dos economistas é enganada pelo fetichismo que se cola ao mundo das
mercadorias ou pela aparéncia objetiva das determinacdes sociais do trabalho” (Marx,
2015, p. 216-7). Esses economistas trabalhavam com noc¢Ges ideoldgicas, com as
no¢cdes que se colam as concepcbes que temos “espontaneamente” em um
determinado aspecto de dado momento histérico da realidade social, sob o efeito da
ilusdo ideoldgica que confunde objeto real e objeto de conhecimento. A proposta
cientifica de O Capital constitui uma ruptura epistemoldgica in loco em relagdo aos
economistas cldssicos que Ihe precederam. A problematica introduzida por Marx ness
a obra revoluciona os conceitos da economia politica anterior, mesmo nos
fundamentais Smith e Ricardo — esses conceitos e 0 modo como sao trabalhados sao
colocados pela critica da economia politica aqui inaugurada na sua proépria pré-
historia.

Enfim, justamente a partir da relagdo de Marx com a economia politica inglesa,
podemos passar a um ultimo ponto da proposta althusseriana que utilizaremos ao
tratar da relagdo Federici-Marx, o da leitura sintomal. A leitura sintomal é o “método”
de leitura criado por Althusser e seu grupo em, justamente, Ler O Capital. Ela possui o
objetivo de procurar no texto cientifico de Marx d’O Capital a filosofia imanente nao
declarada, e também os possiveis momentos ideoldgicos que ainda perpassariam sua
obra. E isso “sintomalmente”, através dos ndo ditos, dos interditos e dos quase ditos,
dos momentos em que Marx avanga ideias que ndao conclui ou aponta para objetos
que logo apds inviabiliza, dos atos-falhos etc.?. Entretanto, e esse é o ponto que mais
nos interessa aqui, Althusser (1979) afirma que a leitura sintomal era na verdade o
proprio método de leitura de Marx ao efetuar a critica da economia politica. Seria ao
ler os economistas classicos, tendo Smith e Ricardo como os maiores exemplos, que
Marx produz a sua propria ciéncia. Ao encontrar os interditos das investiga¢des dos
economistas burgueses, Marx efetuava uma identificacdo de suas limitacOes

ideoldgicas, e rompia com as mesmas para efetuar sua problematica e seu objeto, ou

3 Como Balibar (1994) atenta, a leitura sintomal possui clara inspiragdo freudiana.

48



seja, sua diferenciagao cientifica. Visto que uma problematica efetua a distribuicdo do
visivel e do invisivel (Althusser, 1979, p. 43), ao colocar diferentes problemas e
produzir diferentes objetos de conhecimento, é a leitura sintomal que melhor faz
identificar a especificidade de uma problematica, ou a identificacdo de uma producdo
tedrica como essencialmente ideoldgica. Nesse sentido, é salutar o exemplo da leitura
de Smith por Marx (Althusser, 1979), que esteve a um passo de produzir a teoria do
mais-valor®, chegando a encontrar todas as suas condicdes, mas, ao final, rebateu-a
sobre a teoria das formas empiricas de lucro. Para ter podido enxergar a teoria do
mais-valor e a exploracdo do trabalho, podemos dizer, ele ndo poderia ser Smith: toda
a sua posicao discursiva entraria em crise. Entretanto, isso nem poderia ocorrer, visto
gue é exatamente a distribuicdo especifica do (in)visivel que faz com que o discurso da
economia cldssica seja o que é: é o que ela ndo pode ver que faz com que ela veja o que
pode ver (Althusser, 1979). Marx percebe que o discurso tedrico de Smith oscila entre
a ciéncia e a ideologia, tendendo para esta ultima, ndo através do que ele
explicitamente diz, mas através do que seria impossivel a ele dizé-lo, pois apenas uma
problematica nova introduzida pelo corte epistemoldgico acabaria por colocar. Nesse
sentido, o que a economia politica classica “ndo vé ndo é um objeto preexistente, que
ela poderia ter visto e ndao viu — mas um objeto que ela mesma produz em sua
operacdo de conhecimento e que nao lhe preexistia” (Althusser, 1979, p. 23).

Se a problematica é o objeto mesmo produzido por uma ciéncia é a leitura
sintomal que é capaz de ver, no texto, no subtexto e no ndo texto dessa ciéncia o que é
do registro propriamente cientifico e o que é elemento ideoldgico que a assombra. A
ciéncia possui uma relagdo necessdria e continuada com a ideologia, mas através do
corte epistemoldgico entre ambas, que necessita de manuten¢do e sempre nova
repeticdo, visto que as pressuposicoes ideoldgicas, filoséficas, politicas e, em todo

caso, extracientificas de seus praticantes e produtores sao como que sua condi¢do

* Mario Duayer, tradutor dos Grundrisse de Marx para o portugués, nota que o termo alemado Mehrwert
significa, literalmente, “mais-valor”. “Uma vez que nado é tradugdo literal de “Mehrwert”, o uso de ‘mais-
valia’ teria de ser justificado teoricamente. Essa tarefa é impossivel, pois, como ‘valia’ nada significa
nesse contexto, ndo ha como justificar ‘mais-valia’ do ponto de vista tedrico pela simples anteposi¢do do
advérbio. Ademais, além de ser uma traducdo ilicita, a expressdo ‘mais-valia’ converte uma categoria de
simples compreensdo em algo enigmatico, quase uma coisa. Produgdo capitalista, como se viu, é
producgdo de valor, e producdo de valor tem de ser producdo crescente. Portanto, producgdo capitalista
é, por definicdo, produgdo de mais-valor” (Duayer, 2011, p. 23). Por isso, acompanhando as novas
tradugdes da Boitempo, abandonamos o termo “mais-valia”.

49



negativa. Como veremos, uma espécie de limitacdo ideoldgica da forma que Marx
apontava na economia classica estard presente em sua prodpria anadlise critica do

capitalismo.

Federici e a leitura de Marx

A incursdo sobre uma teoria marxista critica do capitalismo que o relaciona
umbilicalmente a desigualdade sexual que apresentamos aqui passa sobretudo pela
obra de Silvia Federici, tedrica marxista advinda da ala feminista da autonomia italiana
dos anos 1970. Na perspectiva marxista feminista da autora, a questdao da mulher e de
sua opressao aparece pelas vias de uma critica as invisibilizagdes operadas pelo
discurso marxista e marxiano sobre o trabalho reprodutivo das mulheres: esse
elemento essencial para o funcionamento do capitalismo é tornado ausente em boa
parte da critica marxista desse, o que explicaria a insuficiéncia marxista para tratar das
demandas feministas. Federici trata da opressdo feminina através de um aporte
marxista: seu diagndstico da questao das mulheres no modo de producgdo capitalista é
indissociavel do proprio diagndstico critico do capitalismo em termos marxistas, ou
seja, nos termos de uma analise que envolva classes sociais, exploragao do trabalho e
acumulagdo. Por outro lado, mas no mesmo movimento, a critica de Federici do
capitalismo e de sua producdo de disparidade sexual necessita de uma critica da
propria obra marxiana. Para usar uma formula de Antonio Negri, é necessario “levar

Marx além de Marx”’

. Sobre a confrontacdo com o marxismo efetuada pelas marxistas
feministas italianas dos anos 70 advindas da autonomia, que merecem destaque
igualmente os nomes de Mariarosa Dalla Costa e Leopoldina Fortunati, a autora

comenta:

> Ver Marx além de Marx (Negri, 2016). Ndao queremos dizer, entretanto, que o sentido da expressao é o
mesmo em Federici e Negri. Basicamente, poderiamos dizer que os dois concordariam que é necessario
explorar as potencialidades da critica marxiana em seus pontos menores ou abandonados, ou para além
do dito explicitamente, e, sobretudo levar Marx contra o marxismo estagnado ou ortodoxo dos Partidos
Comunistas e do sequestro stalinista (lembremos que ambos os autores produzem seus primeiros e
fundamentais insights ainda nos anos 70). Entretanto, o “além” a que cada um leva o discurso marxiano,
ainda que com muitas afinidades politicas e tedricas, visto que compartilharam o mesmo pano de fundo
militante, a autonomia italiana, é um tanto diferente. Para uma critica de Federici a Negri (& Hardt), ver
principalmente “Sobre o trabalho afetivo” (em Federici, 2019). Para um comentario sobre a relacdo
entre Negri e a ala feminista da autonomia italiana, ver (Fortes, 2024, p. 207-215).

50



[...] nosso encontro com Marx e nossa apropriagdo de sua teoria
sobre a reproducdo da forgca de trabalho, de alguma maneira
consagrando a importancia de Marx para o feminismo, também nos
deu evidéncias conclusivas de que deviamos colocar Marx de ponta
cabeca e comegar nossa analise e nossa luta precisamente a partir da
“fabrica social” que ele havia excluido de seu trabalho (Federici,
2019, p. 104-105).

E na “fabrica social” ®, ou seja, em todo o terreno (re)produtivo que esta para
além da “fabrica industrial”, ou melhor, da producdao econémica “propriamente dita”,
producdo de rigueza na forma de mercadorias, que é o objeto por exceléncia da
economia politica (e mesmo de parte do que se propde como sua critica, como é o
caso do marxismo economicista), que estd o essencial do diagndstico e, portanto, do
progndstico sobre o modo de producdo capitalista. O trabalho reprodutivo e ndo pago
ao qual as mulheres foram condenadas com o desenvolvimento da modernidade
capitalista é chave indispensavel em seu entendimento, o que coloca o marxismo e o
feminismo em uma espécie de nova sintese tedérica — ou melhor, retomando a
epistemologia althusseriana apresentada, a perspectiva feminista efetua um corte ou
uma ruptura com o marxismo, ao apontar os elementos ideoldgicos que o
perpassavam e tornavam invisiveis, a seus olhos, o trabalho reprodutivo e, por
consequéncia, a necessdria subordinacdo da mulher como elemento indispensavel da
reproducdo do modo de producdo capitalista.

O “corte” que Federici efetua, o “colocar Marx de ponta cabec¢a”, parte de uma
leitura de O Capital muito proxima da leitura sintomal que apresentamos’. Federici
percebe a aproximacdo de Marx da tematica do trabalho reprodutivo, mas vé como o
mesmo movimento é invisibilizado por sua teoria. Em uma férmula simples, o trabalho
reprodutivo é o que (re)produz a forca de trabalho necessaria para a exploracdo

capitalista do trabalho produtivo. Este ultimo, também em uma formulagdo simples, é

® 0 conceito de “fabrica social” é uma invencdo de Mdrio Tronti (1976), um dos fundadores do chamado
operaismo italiano, movimento tedrico e politico que desembocara na autonomia operdria ja
mencionada. E justamente o sentido da tese da “fabrica social” e de numerosos conceitos correlatos
que sera objeto de divisdo entre os tedricos e as tedricas que partem do movimento operaista (é nessa
via também que se situam as divergéncias entre Negri e Federici mencionadas na nota anterior).

7 Essa leitura estd presente de maneira concentrada em “Notas sobre o género em O Capital” (Federici,
2017b), mas perpassa varios de seus textos.

51



o trabalho que produz valor ao capitalg. Assim sendo, uma das questdes basilares
colocadas pela perspectiva de Federici é: quem, como e o que produz o trabalho
produtivo? Ou melhor, como é reproduzido o portador da forca de trabalho que é
explorado pelo capital, i.e., o trabalhador produtivo? A questdo era ja visualizada por
Marx, mas na forma mesma de uma ndo questdo, visto que escondida por uma
resposta coerente com sua sistematica teoria do processo de producdo do capital.
Como atenta Federici (2017b), Marx faz com que “o consumo” faca as vias da
reproducao:

[...] o consumo individual da classe trabalhadora é a reconversao dos
meios de subsisténcia, alienados pelo capital em troca da forca de
trabalho, em nova forga de trabalho a ser explorada pelo capital. Tal
consumo é produglo e reprodu¢cdo do meio de produgdo mais
indispensdvel ao capitalista: o proprio trabalhador. O consumo
individual do trabalhador continua a ser, assim, um momento da
producdo e reproducdo do capital, quer se efetue dentro, quer fora
da oficina, da fabrica etc., e quer se efetue dentro, quer fora do
processo de trabalho, exatamente como ocorre com a limpeza da
maquina, seja ela realizada durante o processo de trabalho ou em
determinadas pausas deste ultimo (Marx, 2015, p. 788. Grifos
Nossos).

Marx percebe a importancia da “reprodu¢do” da forca de trabalho na forma da
reproducdo fisica e biolégica dos proprios trabalhadores explorados. Entretanto, é “o
consumo”, tomado abstratamente como momento do processo global de (re)producao
do capital, o que ja soluciona o problema — o que na verdade faz com que o problema
nem seja percebido efetivamente. Dessa forma, “os trabalhadores — segundo Marx —
usam seus salarios para comprar os bens necessarios a sua vida e, ao consumi-los, se
reproduzem. E literalmente a producdo de assalariados por meio das mercadorias
produzidas pelos assalariados” (Federici, 2017b, p. 96). Marx, ao mesmo tempo que
percebe a importancia da “manutencdo e reproducdo constantes da classe
trabalhadora” como “condi¢dao constante para a reproducao do capital”, coloca que “o
capitalista pode abandonar confiadamente o preenchimento dessa condi¢cdo ao
impulso de autoconservagao e procriacao dos trabalhadores” (Marx, 2015, p. 789).

Como salienta Federici, ao tornar “o consumo” como fator simples de reproducao e

8ugs g produtivo o trabalhador que produz mais-valor para o capitalista ou serve a autovalorizacdo do
capital” (Marx, 2015, p. 706).

52



naturalizar o “impulso de procriacdao” dos trabalhadores, Marx perde de vista um
enorme terreno das praticas sociais (econOmicas, se ja tomarmos o termo em um
sentido ampliado), qual seja, o do trabalho reprodutivo, doméstico e ndo pago
efetuado pelas mulheres. “Em nenhuma parte de O Capital, Marx reconhece que a
reproducao da forga de trabalho envolve o trabalho ndo remunerado das mulheres —
preparar comida, lavar a roupa, criar os filhos, fazer amor. Pelo contrario, ele insiste
em retratar o assalariado como um reprodutor de si mesmo” (Federici, 2017b, p. 96).
Nesse sentido especifico, Marx esta de acordo com o economicismo das perspectivas
(neo)liberais, que afirmam que “tudo o que é preciso para (re)produzir a forca de
trabalho é a producao de mercadorias e o mercado” (Federici, 2019, p. 198).

De maneira sintomal, é interessante notar como Marx, além de saber da
importancia da reprodugdo da forca de trabalho, chega a mencionar, inclusive, o
trabalho doméstico. Por exemplo: “o capital, visando sua autovalorizacdo, usurpou o
trabalho familiar necessdrio para o consumo” (Marx, 2015, p. 1306, n. 120. Grifos

Nnossos); ou:

Como certas fung¢des da familia, por exemplo, cuidar das criangas e
amamentd-las etc., ndo podem ser inteiramente suprimidas, as maes
de familia confiscadas pelo capital tém de arranjar quem as substitua
em maior ou menor medida. E necessario substituir por mercadorias
prontas os trabalhos domésticos que o consumo da familia exige,
como costurar, remendar etc. (Marx, 2015, p. 1307, n. 121. Grifos
Nossos).

Com esses trechos, fica claro que Marx percebe que “o consumo” ndo é fator
suficiente da reproducdo, sendo necessario esse “trabalho familiar”, qual seja, o
trabalho doméstico das mulheres que faz com que o préprio consumo seja
consumado. Entretanto, a problematica cientifica propriamente marxiana é incapaz de
lidar cientificamente com aquilo que o prdprio Marx chegou a passar os olhos. Como
atenta Federici, escapa a Marx que esse processo de transformacdo das mercadorias
em consumo propriamente dito (como cozinhar, costurar etc.) é um trabalho efetuado
gratuitamente pelas mulheres ao capital, trabalho que se torna produtivo pelas vias

indiretas da exploracdo do “trabalho produtivo”. E sintomatico, também, que Marx

53



fale de fung¢bes da familia antes que de trabalho, o que indica uma naturalizacdo desse
ambito:

[...] como os economistas politicos classicos, Marx ndo considerava as
tarefas domeésticas como um tipo de trabalho historicamente
determinado, com uma histdria social especifica, mas como uma
forca natural e uma vocagao feminina, um dos produtos dessa grande
“despensa” que a terra é para nds, como argumentou (Federici,
2017b, p. 99).

Se olharmos a esse movimento através do conceito de problematica, podemos
perceber que, embora Marx perceba e mencione em raras ocasides a existéncia de
algo como o trabalho doméstico (ou as “funcGes familiais”), estas ndo sdo passiveis de
serem vistas enquanto objetos cientificos préprios. Nao ha contradicdo no fato de
Marx dizer da importancia da reproducdo e chegar a mencionar o trabalho doméstico
e, simultaneamente, estar interdito de dizer, cientificamente, que é o trabalho
doméstico que faz a reproducao (invisibilizando-o através do “consumo”), visto que a
problematica em que ele se encontra justamente torna impossivel a visibilidade do
problema do trabalho reprodutivo. Da mesma forma que Smith ndo pode ver o mais-
valor (pois imbuido da ideologia burguesa da propriedade privada como explicacdo
basilar do lucro), Marx ndo pbéde ver a importancia do trabalho reprodutivo das
mulheres por estar imbuido de uma ideologia sexista que naturalizava o doméstico, a
familia e o lugar da mulher dentro destes, além de sua problemdtica estar
essencialmente ligada a questdo do trabalho produtivo (entendido enquanto trabalho
gue produz valor — diretamente — ao capital). Nesse sentido, no da reproducdo e do
trabalho reprodutivo, Marx era tdo economicista quanto a economia burguesa por ele
criticada. Se ele visse a importancia do trabalho reprodutivo na prépria analise do
capitalismo, como Federici e outras o fardo, a sua teoria seria outra. Nesse sentido, a
distribuicdo entre o visivel e o invisivel prépria da problematica marxiana faz com que
o trabalho reprodutivo seja invisibilizado enquanto problema e objeto na mesma
medida em que torna o trabalho produtivo e sua exploracdo seu objeto por exceléncia.
Para o trabalho reprodutivo ser tornado objeto de conhecimento, é necessario haver
um corte com as concepgdes ideoldgicas que perpassam o texto marxiano, que o
naturalizavam enquanto ndo trabalho e, portanto, como uma externalidade da

economia capitalista (e de sua critica). Nas palavras de Federici:

54



[...] a andlise do capitalismo feita por Marx foi prejudicada por sua
incapacidade de conceber o trabalho produtor de valor de outra
forma que n3do seja a da produgdo de mercadorias, e sua
consequente cegueira quanto a importancia do trabalho reprodutivo
ndo remunerado realizado pelas mulheres no processo de
acumulagdo primitiva (Federici, 2019, p. 195).

A diferenga de diagnostico

A concepcdo de capitalismo de Federici dard nova centralidade a nogdo de
acumulagdo primitiva ou origindria, outro conceito marxiano que nomeia um processo
gue, ainda que extra-econdmico, é essencial para o funcionamento da economia

capitalista mesma, dando suas condi¢des de possibilidade. Como a autora coloca:

A necessidade de uma perspectiva de género para a histéria do
capitalismo — para além da “histdria das mulheres” ou da histdria do
trabalho assalariado — é o que me levou, entre outras coisas, a
repensar a explicacdo de Marx sobre a acumulagdo origindria e para
descobrir a caca as bruxas nos séculos XVI e XVIl como um momento
fundacional na desvalorizacdo do trabalho das mulheres e no
surgimento de uma divisdo do trabalho sexual especificamente
capitalista (Federici, 2017b, p. 105).

E no livro Calibd e a bruxa (2017a) que Federici faz a genealogia da
modernidade capitalista através da perspectiva do trabalho reprodutivo e descobre o
vinculo entre a opressdao da mulher e a exploragdo capitalista. A “caca as bruxas” figura
como movimento fundamental no tornar-se capitalista na medida em que retirou das
mulheres uma série de conhecimentos e praticas sobre seus corpos, tornando-as cada
vez mais “meios de (re)producdo” bioldgica, e as confinou ao casamento monogamico
e a familia nuclear (processo de longa duracdo que encontrara seu auge apenas ao
final do século XIX). N3o é indispensavel lembrar como, apesar de nossas
representacdes e impressdes mais comuns sobre a inquisicdo e a caca as bruxas, estes
sdo fenbmenos sobretudo modernos, ndo medievais. Os processos de “acumulacao
primitiva” basilares do capitalismo, para além dos cercamentos das terras e da
expulsdo dos camponeses, analisados por Marx no capitulo 24 de O Capital, incluem
essa acumulacdo do corpo das mulheres, que serd continuamente tornado base

reprodutiva e ndo paga, tomada, pelo processo global de reproducdo do capital. Como

55



coloca Dalla Costa, “a condicdo da mulher no capitalismo nasce com violéncia (assim
como o trabalhador livre nasce com violéncia); é forjada nas fogueiras das bruxas, e é
mantida com violéncia” (2013, p. 116. Traducdo nossa). Na perspectiva desse
feminismo marxista, a acumulagdo primitiva enquanto violéncia origindria é um
processo sempre “reoriginado”, visto que as mulheres e o trabalho reprodutivo ao
gual se encontram condenadas continua a ser apropriado. Se o trabalhador produtivo
€ meio de produgao explorado, as mulheres seriam “instrumento de apropriagao”: “a
diferenca principal entre apropriacdo e exploracdo é que na apropriacdo esta sendo
apropriada a pessoa inteira e ndo somente a sua forga de trabalho, colocando uma
dificuldade de medir tal apropriacdao” (Motta, 2018, p. 81). Para Federici, “as mulheres
foram destinadas a ser os comuns dos homens, uma fonte natural de riqueza e
servicos a ser livremente apropriada por eles tal como os capitalistas se apropriam da

(2019, p. 323). Entretanto, n3o sdo “os homens” os verdadeiros

rigueza da natureza
beneficiarios do trabalho reprodutivo ndo pago, sendo eles apenas um intermédio
entre a reproducdo e o capital. Através do poder combinado do Estado (agente por
exceléncia da violéncia extra-econdmica da acumulagdo primitiva) e do capital, “a
separacdo efetuada entre a producdo de mercadorias e a reproducdo da forca de
trabalho também tornou possivel o desenvolvimento de um uso especificamente
capitalista do saldrio e dos mercados como meios para acumula¢do de trabalho ndo
remunerado” (Federici, 2017a, p. 146. Grifos nossos). Através da exploracdo do
trabalho produtivo pago ha a expropriacdo do trabalho reprodutivo ndo pago das
mulheres.

E esse um dos pontos em que o corte epistemoldgico efetuado por Federici
mais demonstra a poténcia de sua problematica. Ao colocar na base da critica da

economia politica o problema do trabalho reprodutivo, a autora enxerga a extensao

com que o capital avancga sobre a vida. As mulheres, tornadas “corpo comum” do qual

% possivel fazer, aqui, um paralelo entre as analises marxistas feministas da mulher como corpo
apropriado pelo capital, pelo intermédio da familia nuclear e do marido, com o conceito de “corpos de
extra¢do”, que Achille Mbembe (2018) utiliza para definir a situagdo do escravo moderno. Nas
respectivas andlises, ambos mulheres e escravos sdo tidos como elementos essenciais para a
acumulagdo capitalista e produzidos por ela, mas, diferentemente do “trabalhador livre”, ndao seriam
propriamente explorados, mas apropriados ou extraidos.

56



se apropria a riqueza e a propria for¢ca de trabalho, jogam nova luz sobre a relagao

salarial e a intensidade da exploracdo de mais-valor:

[...] a forma com que a relagdo assalariada mistificou a funcdo social
da familia é uma extensdo da forma com que o capital mistificou o
trabalho assalariado e a subordinacdo das nossas relagdes sociais ao
“nexo monetario”. Nés aprendemos com Marx que o saldrio oculta o
trabalho ndo assalariado que é destinado ao lucro. Mas medir o
trabalho pelo saldrio também esconde a extensdao da subordinacao
das nossas relagdes familiares e sociais as relacdes de producdo —
elas se tornaram rela¢ées de produgdo —, de modo que todos os
momentos da vida operam em funcdo da acumulacdo de capital. O
salario e a falta dele permitem ao capital obscurecer a verdadeira
duracdo da nossa jornada de trabalho (Federici, 2019, p. 77. Grifos da
autora).

Aqui nos deparamos com outro importante ponto. Federici é enfatica ao dizer
que as relacoes de reproducdo se tornaram relagdes de producdo, ou seja, as relacdes
de reproducao da vida e da sociedade ndao sao sempre e automaticamente relagdes de
producdo de valor capitalista, mas o sdo em condic¢Oes especificas de desenvolvimento
histérico. Nesse sentido, a cegueira de Marx sobre a questdo reprodutiva ndo é fruto
apenas de sua ideologia da familia naturalista ou de sua problematica demasiado
centrada no “trabalho produtivo”, mas, antes, esses elementos sdo causados, em
parte, pela realidade histérica examinada pelo autor. Como Federici comenta (2017b),
o capitalismo inglés contemporaneo a pesquisa de Marx e, principalmente, o da
Situacgdo da classe trabalhadora na Inglaterra [1845], de Engels, tinha virtualmente a
totalidade das mulheres e das criangas trabalhando nas fabricas, empregadas como
trabalhadoras produtivas (e isso somado ao fato da jornada de trabalho didria chegar
as 16 horas), o que tornava a reproducdo da forca de trabalho e da classe trabalhadora
muito precarias, devido, justamente, a diminuicdo ou impossibilidade de as mulheres
dedicarem-se ao trabalho reprodutivo (integralmente). O processo de expulsdo das
mulheres das fabricas e o (re)confinamento definitivo (ou quase) delas ao ambito
domeéstico foi um processo nada espontaneo, mas uma intencdo politica (2017a).
Assim, “foi apenas no final do século XIX que o trabalho doméstico emergiu como

motor-chave para a reproducdo da forca de trabalho industrial, organizada pelo capital

57



para o capital, de acordo com as necessidades da producdo industrial” (Federici, 2019,
p. 199).

Tendo em vista essa concepcdo do trabalho reprodutivo como tornado
trabalho produtivo ndo pago, Federici e suas companheiras de teoria e militdncia terdo
uma andlise bastante especifica das reestruturacdes do capitalismo comecadas nos
anos 1970. Enquanto no mais das vezes o fendmeno da assim chamada segunda onda
do feminismo é tido como principalmente uma reivindicacdo, por parte das mulheres,
da entrada na vida econdmica produtiva, ou na vida publica®, Federici salienta outro
aspecto do mesmo movimento: o da recusa ao trabalho doméstico ndo pago, o que se
relaciona com as lutas travadas por organizacdes como a International Wages for
Housework Campaign, que Federici participava, que reivindicava a existéncia de um
salario para o trabalho doméstico™. Dessa forma, “os tedricos marxistas”, por ndo
terem um olho ou uma problematica que pudesse enxergar o trabalho reprodutivo,
foram incapazes de entender a importancia da recusa ao trabalho reprodutivo das
mulheres no pods-segunda guerra e “ignoraram a redefinicGo prdtica feita pelo
movimento sobre o que constitui o trabalho, quem é a classe trabalhadora e qual é a
natureza da luta de classes” (Federici, 2019, p. 202. Grifos nossos). E essa “redefinicdo
pratica” das principais questdes concernentes ao marxismo que indica a necessidade
de sua refundacdo tedrica, movimento que é finalmente efetuado por Federici e suas
companheiras no encontro e na ruptura entre feminismo e marxismo. Essa refundagao
tedrica é, justamente, um novo corte epistemoldgico, seu deslocamento em relagao,
podemos dizer, a mais uma fronteira ideoldgica, que institui uma nova problematica

de critica da economia politica, agora, eminentemente feminista.

10 Nzo é desnecessario repetir que a caracterizacdo do feminismo em ondas, ao menos em sua forma
mais tradicional, sofre de um viés excessivamente branco e elitista, pois, como apontou o feminismo
negro, as mulheres negras, e mesmo parte das proletarias brancas, nunca esteve na condi¢do de estar
excluida do trabalho dito produtivo.

£ valido mencionar que desde a sua proposicdo inicial a ideia de salarios para o trabalho doméstico foi
criticada, também de um ponto de vista feminista, por poder reforcar a naturalizagdo das mulheres no
espa¢o do trabalho doméstico, ao invés de reconhecer e dignificar este. Federici (2019) afirma,
entretanto, que este trabalho se tornar assalariado colocaria melhores condi¢es de que se lute contra
ele, justamente por ndo ser mais algo naturalizado.

58



A diferenga de prognadstico

Um ultimo ponto que é necessdario apontar é o de que, através dessa ruptura
tedrica feita por Federici, encontram-se também a necessidade politica de reformular
os caminhos e os objetivos da luta anticapitalista ou comunista. Visto que Marx
“idealizava o trabalho industrial como a forma normativa de producdo social e como

potencial nivelador das desigualdades sociais” e:

[...] considerava que, com o decorrer do tempo, as distincbes em
torno de género e idade se dissipariam. Ele ndo conseguiu apreciar a
importancia estratégica, tanto para o desenvolvimento do
capitalismo como para a luta contra ele, da esfera de atividades e
relacdes pelos quais nossas vidas e a forca de trabalho sao
reproduzidas, comecando pela sexualidade, a procriacao e, primeiro
e principalmente, o trabalho doméstico ndo remunerado das
mulheres (Federici, 2017b, p. 86. Grifos nossos).

Através dessa visdo substancialmente produtivista, Marx chegava a percepcao
de que o processo de desenvolvimento capitalista era algo como inevitavel, linear e
progressivo (Federici, 2019, p. 195), com a totalidade do socius tendendo para a
inddstria produtiva capitalista. Esse movimento faz com que a sua concepcdo de uma
possivel superacdo do modo de producdo capitalista passe necessariamente pela
“comunizacdo” do e no terreno produtivo, industrial. Entretanto, ao n3do ver a base
reprodutiva desse ultimo, perde de vista que um movimento de “comunizacdo” e de
luta anticapitalista necessita passar também e, antes, pela prépria forma com que as
relacdes de reproducdo se estabelecem, com as mulheres sendo as principais vitimas e
agentes. Como coloca Dalla Costa, é necessario a luta por um “novo tipo de
desenvolvimento em que a reprodugcdo humana ndo é construida sobre um
insustentavel sacrificio pela parte das mulheres como parte de uma concepcdo e
estrutura de vida, que ndo é nada além de tempo de trabalho dentro de uma
intoleravel hierarquia sexual” (2013, p. 119. Traducdo nossa). Uma verdadeira e efetiva
luta anticapitalista nunca serd possivel enquanto o trabalho reprodutivo for ignorado

enguanto realidade econdmica e politica fundamental. Dessa forma,

59



Se a casa é o oikos sobre o qual a economia é construida, entdo sdo
as mulheres, historicamente trabalhadoras e prisioneiras da casa,
gue precisam assumir a iniciativa de retomar a casa como um centro
de vida coletiva, atravessando multiplas pessoas e formas de
cooperacdo, oferecendo seguranga sem isolamento ou fixagado,
permitindo o compartilhamento e a circulagao de posse comunitarias
e, acima de tudo, oferecendo uma base para formas coletivas de
reproducao (Federici, 2019, p. 322).

As lutas econOmicas e politicas sdo reorganizadas pelas mulheres através da
afirmacdo da centralidade da reproducdo, via de regra ndo paga (e, quando paga,
precarizada). Nesse sentido, por exemplo, tivemos as lutas por creches, cozinhas etc.
subsidiadas ou ofertadas pelo Estado, mas também, e mais interessantes, as
producdes desses espacos de reproducdo de maneira comunitaria e coletiva para além
da exploracdo do capital ou do controle do Estado (Federici, 2019). Federici também
atenta, nesse sentido, para o papel da comunidade na producdo e reproducdo dos
comuns ligados a terra ou a terra enquanto comum, em movimento que contraria a
acumulacdo primitiva e o cercamento que s3do as condicdes de possibilidade do
capitalismo. Como os corpos feminizados fazem parte dos comuns cercados e
acumulados pelo capital, na forma de trabalho reprodutivo ndao pago, tomado como
“dadiva” da natureza, hd uma relacdo de intimidade entre as mulheres, o trabalho
reprodutivo e a terra, visto que todos estes sdo objetos do cercamento. Assim, a
autora estabelece uma relagdo especial das mulheres com os comuns que ndo tem
nada de essencialista, mas estda marcada pela historicidade do processo colonial-
capitalista. Essa afinidade pode ser resgatada nos processos de comunizag¢do do

trabalho reprodutivo (Federici, 2019; 2022).

Apontamentos finais

O encontro disruptivo, pelas vias da reprodugdo, do feminismo com o texto
marxiano e com o marxismo é capaz de “levar a teoria de Marx a lugares que, em
Marx, permaneciam ocultos” (Federici, 2017b, p. 87). Ao colocar a forca de trabalho
como reproduzindo a si mesma pelas vias do consumo, ou seja, dos saldrios como
meios de compra de mercadorias no mercado, Marx salienta que sua analise do
capitalismo passa basilarmente pelo trabalho produtivo. Mesmo sua explicagdo da

reproducdo se da pelas vias do trabalho produtivo (conjuncdo entre saldrio e

60



mercadorias), fazendo com que o trabalho reprodutivo das mulheres, essencial para o
processo de acumulacdo de capital, desapareca de sua proépria critica desse sistema.
Nesse sentido, podemos dizer, através das nog¢des althusserianas, que o que Federici
(e todo feminismo marxista que toma o problema do trabalho reprodutivo como
fundamental®?) efetua é um corte epistemoldgico com a critica da economia politica
marxiana, que produz uma nova problematica que, com sua distribuicao prépria entre
visivel e invisivel, faz com que o marxismo encontre, ou melhor, produza, a mulher
enguanto sujeito pelas vias do trabalho reprodutivo enquanto objeto tedrico. Ao
abandonar rupturalmente alguns aspectos ideoldgicos que perpassavam a ciéncia
marxiana (ou o que havia de nao cientifico nela) abre-se o caminho para uma nova
ciéncia, um marxismo feminista radicalmente anti-economicista obrigado a lidar
continuamente com a violéncia da acumulagdo primitiva em suas diversas formas,

justamente por tomar a via da apropriacdo do corpo feminino.

Referéncias bibliograficas

ALTHUSSER, Louis. Por Marx. Campinas: Editora Unicamp, 2015.

ALTHUSSER, Louis. Posi¢cées 1. Rio de Janeiro: Graal, 1978

ALTHUSSER, Louis. et al. Ler O capital. Rio de Janeiro: Zahar, 1979.

ARRUZZA, Cinzia; Bhattacharya, Tithi; Fraser, Nancy. Feminismo para os 99% — um
manifesto Sdo Paulo: Boitempo, 2019.

BALIBAR, Etienne. “Althusser's Object.” Social Text, no. 39, 1994, p. 157-188.

CORREA, Mariza. Do feminismo aos estudos de género no Brasil: um exemplo pessoal.
Cad. Pagu [online]. 2001, n.16, pp. 13-30.

DALLA COSTA, Mariarosa. Capitalism and reproduction, Capitalism Nature Socialism,

7:4, 1996, p. 111-121.

12 0 recente manifesto Feminismo para os 99%, de Tithi Bhattacharya, Nancy Fraser e Cinzia Arruzza,
parece compartilhar muitos dos pontos e das concepgdes que aqui apresentamos através de Federici,
mesmo que ndo efetuem tanto o movimento através de Marx. Por exemplo, sobre a reorganizagdo
tedrica e politica sobre o que constitui classe social, o trecho: “Uma vez que compreendemos a
centralidade da reprodug¢do social na sociedade capitalista. NGo podemos mais encarar de modo
habitual a classe. Contrariamente ao entendimento tradicional, o que produz a classe na sociedade
capitalista ndo sdo apenas as relagées que diretamente exploram a ‘mdo de obra’, mas também as
relagbes que a geram e a repéem” (Arruzza; Bhattacharya; Fraser, 2019, p. 54. Grifos nossos).

61



FEDERICI, Silvia. Calibé e a bruxa — Mulheres, corpo e acumulagao primitiva. Tradugao:
Coletivo Sycorax. Sdo Paulo: Elefante, 2017a.

FEDERICI, Silvia. Notas sobre género em O Capital de Marx. cadernos cemarx, n? 10,
2017b, p. 83-111.

FEDERICI, Silvia. O ponto zero da revolugéo — Trabalho doméstico, reprodugao e luta
feminista. Traducgdo: Coletivo Sycorax. Sdo Paulo: Elefante, 2019.

FORTES, Felipe. Do operaismo a autonomia na filosofia de Antonio Negri: por um
perspectivismo e um aceleracionismo das lutas. Tese (Doutorado em Filosofia).
Programa de Pds-Graduacdao em Filosofia da PUCRS. 2024.

MARX, Karl. O Capital: Critica da Economia Politica — Livro | — O processo de produgao
do capital [versdo digital]. Sdo Paulo: Boitempo, 2015.

MARX, Karl; Engels, Friedrich. A ideologia alemd. Sao Paulo: Boitempo, 2007.

MOTTA, Daniele. Do universal ao especifico: entrelacando género, raca e classe.
cadernos cemarx, n? 11, 2018, p. 71-88.

NEGRI, Antonio. Marx além de Marx: Ciéncia da crise e da subversdo — Cadernos de
trabalho sobre os Grundrisse. Traducdo de Bruno Cava. Sdo Paulo: Autonomia
Literaria, 2016.

MBEMBE, Achille. Critica da razdo negra. Rio de Janeiro: N-1, 2018.

ROCHA, A. E. Dialética e Ideologia em Althusser, Revista Portuguesa de Filosofia, tomo
XXXII'n. 3-4, 1976, p. 305 — 324.

SCHNEIDER, Graziela. As vozes da revolugdao das mulheres. In.: SCHNEIDER, Graziela
(org.). A Revolugdo das Mulheres: Emancipacdo feminina na Russia Soviética. Sdo
Paulo: Boitempo, 2017, p. 11-4.

TRONTI, Mario, Operdrios e Capital. Porto: Edicbes Afrontamento, 1976.

62



Entre Abya Yala e América Latina: genealogia familiar para além
da vontade de um passaporte europeu

Barbara de Pina Cabral

Doutoranda em Filosofia na Universidade de Sdo Paulo (FFLCH/USP)
Sao Paulo, Brasil

barbaracabral@usp.br

Resumo

Este artigo busca entender as conexdes entre genealogia individual e narrativas
globais, especialmente no contexto de opressdo, apagamento e resisténcia vivenciados
por "mulheres de cor". Destaca-se o confronto entre a narrativa hegemodnica e as
"histérias esquecidas". Nessa disputa, o eu é fraturado, dividido entre histérias
atribuidas e aquelas apagadas. Ao mapear vidas de mulheres brasileiras, revelam-se
aspectos da colonialidade e do género, focando nas dinamicas complexas que moldam
a identidade individual e coletiva. Lugones lembra que essas dindmicas sdo enraizadas
na colonialidade, sistema que perpetua hierarquias de poder e dominagao.
Reconhecer as "histérias esquecidas" como parte do eu desafia as estruturas de poder
e promove uma subjetividade ativa.

Palavras-chave: colonialidade, género, genealogia, resisténcia, identidade.

Abstract

This article explores the connections between individual genealogy and global
narratives, particularly in the context of oppression, erasure, and resistance
experienced by “women of color”. It highlights the clash between hegemonic narrative
and "forgotten histories". In this narrative struggle, the self is fractured, divided
between attributed and erased stories. Mapping the lives of Brazilian women reveals
aspects of coloniality and gender, focusing on complex dynamics shaping both
individual and collective identity. Lugones reminds us that these dynamics are rooted
in coloniality, a system that perpetuates power hierarchies. Recognizing "forgotten
histories" as part of the self-challenges power structures and promotes active
subjectivity.

Keywords: coloniality, gender, genealogy, resistance, identity.

63


mailto:barbaracabral@usp.br

Salia

“Ou seja, a tarefa da feminista descolonial inicia-se com ela vendo a diferenca colonial
e enfaticamente resistindo ao seu préprio hdbito epistemoldgico de apagd-la. Ao vé-la,
ela vé o mundo renovado e entdo exige de si mesma largar seu encantamento com
‘mulher’, o universal, para comegar a aprender sobre as outras que resistem a

diferenca colonial”.

Maria Lugones

64



A segunda década dos anos 2000 foi marcada por conturbacdes em um Brasil
polarizado, as incertezas politicas e sociais trouxeram um fendmeno: a busca por um
passaporte europeu’. Se, por um lado, 0 medo do comunismo assombrava as mentes
mais conspiratdrias e reacionadrias, por outro, os democratas ardiam em furia s6 de
pensar em serem governados por mais quatro anos por um ignobil. A solugdo: fugir do
Brasil. Obviamente, os medrosos ao comunismo nem de perto prefeririam a Europa;
mas na preferéncia, ndo ha poder. E mais simples conseguir uma cidadania portuguesa
do que um Green Card. “Portugal ndo é Miami, mas da para o gasto”, dizem por ai.
Percebeu-se, entdo, um aumento em contratagcdes de juristas, pesquisadores,
consultores que poderiam ajudar a delinear o percurso familiar e, quem sabe,
conseguir escapar do barco Brasil, prestes a afundar. Neste contexto, relato a histdria
de uma mulher brasileira, que, mais interessada pela pesquisa genealdgica do que pelo
passaporte europeu, comegou a investigar seu antepassado com o objetivo de

entender melhor a prépria identidade.

Durante a infancia, Barbara, como a chamaremos, ouvia mengdes esparsas
sobre uma bisavé de ascendéncia indigena. Essas referéncias sussurradas permeavam
as conversas sobre cabelos, frequentemente servindo de veiculo para preconceitos
velados. Oriunda de uma familia paterna residente em Recife, Pernambuco, Barbara é
filha de um homem cujo pai era um militar reformado de Ponta Pora, Mato Grosso do
Sul, e cuja mde era mineira de Trés Coragdes, Minas Gerais. Ainda menina, escutava
com cotidianamente: "Bdrbara teve sorte, herdou o cabelo bom do pai", como se ter
cabelo crespo fosse uma maldicdo incrustrada nos genes. "E cabelo de indio", dizia seu

pai, sem perceber as profundezas histéricas e culturais da afirmacao.

Com o passar dos anos, descobri que esse "cabelo de indio" era um legado de
minha bisavd Tedfila, sobre quem pouco se sabia, apesar de minhas inumeras
indagagoes familiares. Nenhuma fotografia preservava o semblante de Tedfila. Evitava-

se falar sobre ela até os tempos atuais; suas origens permanecem envoltas em

! Dados de uma consultoria de mobilidade global mostraram que as solicitagdes para Green Card e
cidadania europeia quadruplicaram apds o primeiro turno das elei¢des de 2022. Disponivel em:
<https://www.correiobraziliense.com.br/brasil/2022/10/5042036-cresce-busca-por-vistos-para-eua-e-
cidadania-europeia-apos-1-turno-da-eleicao.html>. Acesso em: jun. 2024.

65


https://www.correiobraziliense.com.br/brasil/2022/10/5042036-cresce-busca-por-vistos-para-eua-e-cidadania-europeia-apos-1-turno-da-eleicao.html
https://www.correiobraziliense.com.br/brasil/2022/10/5042036-cresce-busca-por-vistos-para-eua-e-cidadania-europeia-apos-1-turno-da-eleicao.html

mistério. Sabendo que Tedfila morou em Ponta Pora e possuia ascendéncia indigena,

intuo que ela poderia pertencer ao povo Guarani Kaiowa.

Ha alguns anos, deparei-me com um fato que talvez elucidasse o véu de
siléncio que envolvia minha bisavd: havia indicios de que ela estava grdvida antes
mesmo de se casar com meu bisave, um descendente de espanhdis vindo do sul do
Brasil. Essa revelacdo, indecorosa para a familia catdlica de classe média
pernambucana, parecia justificar o esquecimento a que fora relegada. Minha avod, nora
de Tedfila, confidenciou-me esse segredo em sussurros timidos, envergonhada pelo
fato de seu marido ser filho de uma indigena fora dos lacos sagrados do matrimonio.
Vové demonstrava uma nitida antipatia pela sogra. "Ela soltava a fumaga do charuto
na cara dos meninos", reclamava, e acrescentava com desdém: "Sempre a achei muito
xucra". Definitivamente, havia entre elas uma barreira erguida pela diferenca colonial,
uma percepgao de que as origens e os costumes de Tedfila a posicionavam em uma
hierarquia inferior. Minha avd interpretava essa alteridade ndo como riqueza cultural,
mas como desvio de uma norma idealizada, reforcando a distancia entre o "eu"
civilizado e o "outro" selvagem. Contraditoriamente, meu pai, embora com lembrancas
escassas, afirma que a avo era muito inteligente e falava pelo menos trés idiomas:
portugués, espanhol e Outro — provavelmente a lingua de seu povo. Tedfila apareceu
para mim, entdo, como um enigma, uma figura que problematiza as convengdes e
carregava em si a confluéncia de mundos distintos, simbolizando as tensdes e riquezas

de uma identidade mesti¢a que a histéria familiar preferiu omitir.

Por parte materna, a narrativa assume outro viés. Descendentes de
escravagistas®, a familia deixou Portugal, atravessou o Rio de Janeiro e fincou raizes no
interior de Goias, em Pirendpolis. Sobre esse ramo familiar, conhego tudo. A histdria
foi escrita; é a histéria do colonizador. Contudo, o que permaneceu nao escrito foram

as vidas que sustentaram essa narrativa, as existéncias silenciadas que alicercaram os

2 Um exemplo do impacto da colonialidade nas dindmicas familiares é abordado no documentario Os
fantasmas que me habitam, dirigido por mim que busca, por meio de testemunhos, reconstruir a
genealogia de minha familia e confrontar o passado escravagista que ainda ressoa na histéria familiar. O
filme explora as memodrias e assombragGes que circundam o casardo de minha familia em uma cidade
do interior de Goids, evidenciando como o legado da escravidao continua a influenciar as subjetividades
e os vinculos afetivos. Disponivel em:
<https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=P4RqEz Qgo0>. Acesso em: 18 nov 2024.

66


https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=P4RqEz_Qgo0
https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=P4RqEz_Qgo0
https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=P4RqEz_Qgo0

feitos dos meus antepassados. E por isso que comecei a indagar sobre Salia, uma
mulher preta que trabalhou para a familia de minha mae; se é que se pode chamar de
trabalho quando se troca servico por moradia e comida — sabemos bem qual é o

nome disso.

Inocéncia minha seria acreditar que a auséncia de registros é mero
esquecimento, sendo uma escolha deliberada de quem detém o poder de narrar. A
filosofia nos ensina que a histdria ndo é apenas o que estd escrito, mas também o que
é silenciado’. As vidas de Tedfila, de Salia e de tantas outras ndo figuram nas cronicas
oficiais porque desestabilizam a narrativa hegemoénica, expondo as rasuras de um
sistema fundado na exploragao. Ao questionar essa omissao, busco confrontar as
estruturas que determinaram quem é digno de memdria e quem é condenado ao
esquecimento. E uma investigacdo que se sobrepde a genealogia pessoal e adentra a
reflexdo sobre identidade e poder. Salia foi descrita como uma “negra alegre”. Foi

“trabalhar” para a minha bisavé materna como bab3, ela tinha 12 anos na época.

Querer ser europeu

Este texto se inicia com um tom um tanto irénico sobre a busca pela cidadania
europeia. Ndo pela intencdo de criticar ou ir contra qualquer conduta deste tipo. Ndo
se trata de uma critica direta as inten¢des individuais, mas, sim, de um
questionamento da estrutura de poder subjacente a essa busca, que muitas vezes é
considerada como natural ou dada. Nesse contexto, as teorias decoloniais nos
incentivam a examinar como o desejo pela cidadania europeia tem como base
também a colonialidade do poder. Definir-se brasileiro, definir-se negro, definir-se

indio, definir-se europeu: o que é isso? Cultura é identidade? Localidade é cultura?

Nas ultimas décadas, a autodefinicdo como negro tem sido um instrumento de
resisténcia e afirmacdo diante do racismo sistémico. No entanto, limitar a identidade

negra a um uUnico conjunto de experiéncias e narrativas é reproduzir as préprias

> Em A Ordem do Discurso (1996), Foucault explora os mecanismos pelos quais certos discursos sdo
legitimados enquanto outros sdao marginalizados ou excluidos. Ele argumenta que o poder atua ndo
apenas no que é dito e registrado, mas também no que é silenciado, influenciando nossa compreensdo
da histdria e do conhecimento.

67



dindmicas opressoras que se pretende combater. O filésofo e psicanalista Erico
Andrade (2023) argumenta que a insisténcia em um conceito fixo de negritude, mesmo
que utilizado como resposta a violéncia racial, pode se transformar em um
"identitarismo colonizador", pois impde aos sujeitos negros a necessidade de
corresponder a um esteredtipo de autenticidade estabelecido pela ldégica da
branquitude. Para Andrade, a verdadeira emancipacdo ndo estd em reafirmar a
negritude como uma esséncia, mas em desarticular os discursos que, sob o pretexto de
valoriza-la, acabam por aprisiona-la. Assim como a identidade negra, a identidade

indigena também é capturada por essas mesmas armadilhas essencialistas.

Vista sob a ética de autores decoloniais como Walter Mignolo (2000) e Anibal
Quijano, a identidade indigena ndo se limita a ser uma resposta reativa a colonizacao;
ela é afirmagdo radical de modos de ser e de conhecer que desestruturam as
narrativas hegemonicas ocidentais. Assim como Andrade propde uma negritude que
transcenda as simplificacGes bindrias entre brancos e negros, é preciso pensar a
identidade indigena além da ldgica da assimilacdo e do exotismo. Como argumenta
Ailton Krenak (2019), ela é poténcia viva que se atualiza continuamente na relacdao
com o territdrio e nas praticas cotidianas. Ambas as identidades — negra e indigena,
guando tratadas como esséncias imutaveis, perdem seu potencial insurgente e
transformador. Elas se tornam, entdo, instrumentos de controle, usados tanto pela
branquitude quanto por projetos politicos que, ainda que bem-intencionados,
reforcam a ideia de que ser negro ou indigena é corresponder a uma imagem pré-

definida.

Assim, tanto a critica de Andrade a negritude essencializada quanto a
perspectiva decolonial sobre a identidade indigena convergem na necessidade de
descolonizar a proépria no¢do de identidade. Isso implica reconhecer que tanto a
negritude quanto a indigeneidade ndo se reduzem a resisténcias passivas ou reacdes a
opressao; elas se constituem como espacgos dinamicos de criacdo e reinvencgdo, que
desestabilizam as estruturas do pensamento colonial e abrem caminhos para futuros
plurais e insurgentes, onde a diferenca é celebrada como poténcia e ndo contida como

ameaca.

68



Por outro lado, a autodefinicdo como europeu, percebida do ponto de vista
decolonial, exige uma reflexao critica sobre a relacdo entre o continente europeu e as
areas colonizadas. A colonizacdo europeia forjou as identidades europeias e as
identidades em todo o mundo. Reconhecer isso é fundamental para entender como a
identidade europeia é insepardvel da histéria colonial e das relacdes de poder globais.
Sendo assim, autodefinicdo ndo é mero ato individual, é reflexdo critica sobre as

influéncias histodricas, sociais e culturais que instituem quem somos.

A formacdo de rela¢des sociais fundadas nessa ideia produziu na
América identidades sociais historicamente novas: indios, negros e
mesticos, e redefiniu outras. Assim, termos com espanhol e
portugués, e mais tarde europeu, que até entdo indicavam apenas
procedéncia geografica ou pais de origem, desde entdo adquiriram
também, em relagdo as novas identidades, uma conotacdo racial. E
na medida em que as relagdes sociais que se estavam configurando
eram relagbes de dominacdo, tais identidades foram associadas as
hierarquias, lugares e papéis sociais correspondentes, com
constitutivas delas, e, consequentemente, ao padrdao de dominacgdo
que se impunha. Em outras palavras, raca e identidade racial foram
estabelecidas como instrumentos de classificacdo social basica da
populagdo (Quijano, 2005, p. 117).

Almejar ser europeu é, na verdade, almejar a modernidade, uma palavra que
vai além da funcdo descritiva para se tornar um significante de sucesso e progresso. A
modernidade, nesse sentido, ndo é uma fase histdrica, é adjetivo normativo que
estabelece uma hierarquia de civilizacdes, onde a Europa se posiciona como dpice do
desenvolvimento humano. Querer ser europeu, portanto, revela o profundo rastro da
colonialidade, que impde um caminho linear de evolugdo, no qual o “moderno” se
confunde com o “superior”. Como ressalta Quijano (2005), a narrativa
desenvolvimentista dominante é construida sobre os alicerces da colonialidade do
poder, que configura a histéria como um continuo ascendente, indo do “estado de
natureza” ao cume da civilizacdo ocidental. Assim como a modernidade ndo é periodo
historico, a Europa ndo é lugar geografico; é também ideal teleoldgico ao qual as
outras nacOes supostamente aspiram. A ideia de que o Brasil, “jovem” e “imaturo” em
comparacdo aos paises europeus, ainda tem conserto é um reflexo claro desta
teleologia histdrica que cristaliza os colonizadores como senhores do tempo e arbitros

do progresso. A légica moderna ocidental, ao reduzir a temporalidade a um vetor de

69



progresso, congela a diversidade de trajetdrias histéricas em um uUnico modelo - ao
gual chama de desenvolvimento, apagando as pluralidades e relegando ao atraso
todos os que nao se adequam ao padrdo europeu. Ser “moderno” é reivindicar para si
o poder de definir o futuro, perpetuando assim as dindmicas de dominacdo que

estruturaram o préprio projeto colonial.

A linearidade teleoldgica é uma construgdo astuta enraizada na racializagdo,
funcionando como um dispositivo epistemoldgico para hierarquizar a existéncia e
justificar relacdes de poder opressivas. Ela forja o préprio conceito de humanidade,
assim a racializacdo se torna, além de ferramenta classificatéria, alicerce de uma
estrutura ontoldgica que posicionou os brancos europeus como arquétipo do ser,
relegando os demais a zonas de sub-humanidade. Essa narrativa ndo se limitou a
marcar lugares diferentes a diferentes corpos, ela também instituiu uma hierarquia
ontoldégica em que o Outro é percebido como carente de qualidades essencialmente
humanas. Assim, a violéncia da escraviddo, das invasdes e da tortura foi justificada
como um processo de “elevacao civilizatéria” daqueles que, segundo esse discurso,
habitavam os estratos mais baixos da escala humana. O “ideal civilizatério” tornou-se o
alibi moral que disfarcava os interesses econdmicos e politicos da colonizagao,

tornando aceitavel a exploracdo sob a mascara da redencgdo cultural.

Aspirar a europeidade revela um desejo de reconhecimento ontoldgico, de ser
inscrito no ambito do humano. A suposta fluidez de fronteiras no mundo globalizado é,
portanto, iluséria. A nacionalidade”, como signo de identidade, converte-se em uma
barreira invisivel, onde o direito de circulagao ndo é distribuido igualmente, e sim

mediado pelo privilégio. O desejo de ser europeu ndo é meramente um desejo de

* 0 filme O homem que vendeu sua pele (2020), dirigido por Kaouther Ben Hania, reflete sobre como a
nacionalidade pode determinar a identidade de uma pessoa. O protagonista, Sam Ali, um trabalhador
sirio exilado, é confrontado com as limitagdes impostas por sua nacionalidade e seu desejo de liberdade.
A tatuagem de um passaporte nas costas de Sam simboliza as barreiras de transito enfrentadas por
individuos ndo europeus e a opressao enfrentada por povos arabes. No entanto, essa tatuagem se torna
uma representagdo de sua prépria opressao, pois seu corpo é transformado em uma mercadoria exibida
em galerias e museus. Sam troca uma forma de opressdo, imposta pelo regime sirio, por outra, nas
maos de um artista e sua produtora que exploram brechas juridicas para utilizar refugiados como obra
de arte. A narrativa ilustra como a nacionalidade ganha status de identidade, mas essa identidade
muitas vezes funciona como uma limitagdo.

70



pertencimento territorial, mas uma tentativa de transpor a limitacao imposta por uma

identidade que se percebe incompleta ou inadequada perante o olhar colonial.

O paradoxo dessa busca é que, para ser considerado livre — e, portanto,
plenamente humano —, é preciso conformar-se aos parametros do outro, introjetando
um desejo de validacdo que subverte a prépria ideia de liberdade de ser. A liberdade,
nesse caso, ndo é uma emancipacao de si, é sendo uma conformidade com o que o
outro demanda como critério de humanidade. Aquele que deseja ser europeu, para
ser livre, ndo busca afirmar sua singularidade, ele se alinha a uma alteridade
idealizada, alienando-se de sua propria condicdo. Nesse movimento, a identidade nao
€ uma expressdao auténtica de ser, mas um projeto de adequacdo a um modelo
externo, em que o proprio desejo de liberdade é colonizado, transformando-se em um
anseio por ser o que ndo se é, por abdicar de si mesmo em nome de um

reconhecimento que, ironicamente, sé reafirma a prépria condicado de sujeicdo.

Colonialidade e género: mulheres de cor nem nas fotos preto e branco

“Colonialidade” ndo se refere apenas a classificacdo racial. Ela é um
fenbmeno mais amplo, um dos eixos do sistema de poder e, como
tal, atravessa o controle do acesso ao sexo, a autoridade coletiva, o
trabalho e a subjetividade/intersubjetividade, e atravessa também a
producdo de conhecimento a partir do proéprio interior dessas
reagGes intersubjetivas (Lugones, 2020, p. 50).

Quijano examina a configuracdo do poder nas relagdes sociais como uma rede
de dominacdo, exploracdo e conflito entre sujeitos que disputam o controle sobre
qguatro dominios essenciais da existéncia humana: o sexo, o trabalho, a autoridade
coletiva e a subjetividade. Esses dominios se entrelagam com seus respectivos recursos
e produtos, constituindo o que ele denomina colonialidade do poder, um arcabouco
capitalista e eurocéntrico. Contudo, Maria Lugones critica a perspectiva de Quijano por
reproduzir, ainda que inadvertidamente, um viés patriarcal e heteronormativo ao
analisar a regulacdao do sexo e dos recursos associados. Ao nao problematizar o

entendimento eurocéntrico do género, Quijano negligencia as experiéncias das

71



mulheres colonizadas e racializadas, cujas existéncias foram marcadas por um regime

de opressao especifico para além da exploracdo econémica.

Lugones propde um deslocamento epistemoldgico: as relagdes sociais nao
precisam ser organizadas em termos de género, e, quando o sdo, essa organiza¢ao nao
se restringe aos pardmetros do patriarcado e da heterossexualidade. Para ela, a
estruturacdo moderna/colonial do género ndo é um dado natural; é uma invengdo
histérica que articula o dimorfismo sexual, a hierarquia patriarcal e a normatividade
heterossexual como dispositivos de controle. O género, nesse sentido, € mais do que
um conjunto de normas: é uma ferramenta de opressao que perpetua o controle sobre
corpos e subjetividades, legitimando a exclusdo e a violéncia contra aqueles que
escapam as suas categorias rigidas. A analise de Quijano (2005), ao ignorar essas
dindmicas, torna-se insuficiente para capturar a complexidade das experiéncias das

mulheres e sujeitos ndo conformes de género.

Dessa forma, a critica de Lugones revela a necessidade de repensar
radicalmente a ontologia do género e da sexualidade no contexto da
modernidade/colonialidade, evidenciando que a matriz de poder ndo se sustenta
apenas pela exploracdo econbmica, mas também pela imposicdio de um regime
epistemoldgico e ontolégico que organiza a prépria compreensdo do corpo, da
subjetividade e do desejo. Ao desnaturalizar a concepcao convencional de género,
Lugones nos convoca a imaginar formas de sociabilidade e subjetivacdo que escapem
as armadilhas do sistema colonial, propondo uma percep¢ao de mundo que abra
espaco para a multiplicidade radical das existéncias, onde as relacbes ndo sejam

determinadas por um sistema binario.

Quando minha avé se refere a sogra como “xucra”’ é porque nem a considera
humana para ser mulher. A palavra, nos diciondrios, é utilizada para designar um
animal indomado, um ser selvagem. Este uso, em sua aparente banalidade, reverbera

a longa tradi¢ao colonial de desumanizagao, que classificou povos indigenas das

>0 adjetivo, entretanto, aparece no feminino. Para a nora da cidade grande, a sogra indigena ndo era
mulher, mas era fémea. “A consequéncia semantica da colonialidade do género é que ‘mulher
colonizada’ é uma categoria vazia: nenhuma mulher é colonizada; nenhuma fémea colonizada é mulher”
(Lugones, 2014, p. 939).

72



Ameéricas e africanos escravizados como seres alheios ao status de humano — criaturas
desprovidas de razdo e controle, entregues a uma sexualidade incontroldvel e a uma
animalidade inerente (Lugones, 2014, p. 936). A lbgica subjacente a essa
desumanizacdo se sustenta em uma concepc¢do bindria de humanidade: apenas os
civilizados merecem a designagao de homem ou mulher. Lugones, apoiando-se na
critica de Oyerénké Oyéwumi, propOde que a categoria de género, tal como a
entendemos, é um constructo eurocéntrico, indissocidvel de um regime de exploracao

colonial.

Pensar a Améfrica Ladina - para usar o termo de Lélia Gonzalez (1988) - a partir
da lente generificada é, portanto, uma armadilha epistemoldgica que obscurece as
complexas realidades das populagGes ndo europeias. Para Oyéwumi, a imposicdo
colonial do género nas sociedades africanas e indigenas foi um dos instrumentos mais
violentos de controle, uma vez que reconfigurou essas sociedades para alinha-las a
légica da dominacdo eurocéntrica. O que entendemos como masculino ou feminino,
homem ou mulher, ndo é, entdo, um dado universal, sendo um discurso estruturante
que legitima relacdes de poder. A construcdo da diferenca sexual bindria como
principio organizador das relacdes sociais serve ndao apenas para classificar, mas para
hierarquizar, separando aqueles que tém acesso ao estatuto pleno de humano

daqueles que sdo relegados a uma existéncia subalternizada e bestializada.

O xucro, o indomesticavel, representa, na légica da colonialidade do poder, o
inaceitavel — aquilo que escapa a domesticacdo e, portanto, a definicdo de
humanidade do colonizador. Sob o disfarce da "missdo civilizatéria", julgar e subjugar
os colonizados por sua diferenca era considerado ndo apenas justificavel, mas
necessario. O discurso do progresso serviu como pretexto para impor valores e normas
eurocéntricas, assegurando a ideia de que apenas o colonizador detinha a chave para a
civilizacdo e o desenvolvimento. Com isso, criou-se uma hierarquia existencial. Quando
utilizo a expressao "hierarquia existencial", refiro-me a uma estrutura ontolégica que
ordena modos de existir em uma escala de valor, onde certas vidas sdo consideradas
superiores e mais dignas de reconhecimento do que outras. Para descrever esse
fenbmeno, prefiro o termo desexistenciaizagdo em vez de desumaniza¢do, pois a

ultima ainda mantém o humano como referéncia central, enquanto a primeira aponta

73



para uma negacdo mais profunda da prépria condicdo de ser. Neste sentido, a
desexistencializa¢do relega certas existéncias a condicdo de “ndo-ser”, anulando a
possibilidade de autodefinicdo e transcendéncia. Nesse contexto, a hierarquia
existencial legitima uma violéncia estrutural que delimita quem pode afirmar sua
existéncia auténtica e quem é silenciado, reduzido a um objeto sem sentido ou sujeito
a extincdo ontoldgica, perpetuando uma ldgica que exclui e deslegitima qualquer
forma de ser que escape aos parametros impostos pelo pensamento antropocéntrico e

colonial.

O que os questionamentos que Lugones e Oyéwumi nos oferecem é
desestabilizador: se as categorias de género sao ferramentas coloniais, como podemos
pensar os povos da Améfrica Ladina fora desse esquema? E necessario desconstruir o
olhar generificado, que projeta sobre esses corpos um mapa de identidade que nunca
Ihes pertenceu. A critica, portanto, deve ir além da denuncia da desumanizagdo
histérica; deve problematizar as préprias bases epistémicas sobre as quais se erigiu o
pensamento colonial. Em vez de ler a alteridade através dos bindmios
masculino/feminino ou civilizado/selvagem, é imperativo conceber novas formas de
entendimento que integrem as cosmologias e experiéncias locais, libertando-as da
camisa de forca das categorias ocidentais. SO assim serd possivel construir um
horizonte ético e politico que reconhega, nas multiplas maneiras de ser e estar no

mundo, a plenitude da existéncia, em toda a sua radical diversidade.

Tudo o que ndo se encaixava na logica colonial era relegado ao esquecimento,
apagado, como se nunca tivesse existido. E por isso que n3o ha fotografia das duas
mulheres que mencionei antes. Pergunto-me: o que significa essa auséncia? Ela
denuncia um sistema que, ao negar suas imagens, também nega suas historias e
existéncias. O que ndo é visto, ndo pode ser reconhecido. Essa lacuna é um sintoma da

violéncia que ainda tenta apagar tudo aquilo que resiste a ser domado.

Registrar a existéncia de mulheres racializadas nunca foi uma prioridade em
minha familia. Enquanto comunicadora, compreendo a memadria como um campo de
significacdo disputado: o que é lembrado ou esquecido ndo ocorre ao acaso, &
estruturado por regimes de visibilidade (Hall, 1997). A fotografia, enquanto signo

visual, carrega uma carga simbdlica e vai além de sua funcdo documental, operando

74



como um dispositivo de producdo e controle da memoria coletiva (Barthes, 1980). A
auséncia de imagens das mulheres citadas é um ato semiolégico de apagamento:
certas identidades e histérias sdao deliberadamente excluidas do imaginario coletivo,
perpetuando uma ldgica de representacdo que privilegia certos corpos e narrativas em
detrimento de outros, reforcando a hegemonia de um olhar colonial e patriarcal. Desta
forma, o que ndo é registrado visualmente é também silenciado simbolicamente,
transformando a auséncia em um signo de esquecimento imposto. A fotografia, ao
operar como instrumento de poder, documenta o visivel, mas também sanciona o
invisivel, inventando a memdria histérica de acordo com os cédigos e valores de quem
controla a producdo das imagens. Essa auséncia compreendo como um indice da
violéncia simbdlica que estrutura o campo das representacdes, excluindo aqueles que

nao se encaixam no repertério semiotico dominante (Barthes, 1980; Hall, 1997).

“Melhor falar da sua outra avd, a minha mae. Ela, sim, tocava piano, escrevia,
costurava como ninguém”, afirmou minha avé quando questionada sobre o assunto.
Em suas palavras, nota-se uma valorizacdo do que poderia ser considerado uma
“cultura civilizada” nos moldes europeus. No entanto, esse didlogo entre as

personagens ndo ocorreu durante a colonizagdo, mas no ano passado.

Na conversa com minha avé sobre minha bisavé, surgem perspectivas
conflitantes sobre cultura e valores civilizatérios. Enquanto eu tentava compreender e
valorizar a histéria e as tradigdes de minha bisa, minha avé demonstrava uma clara
preferéncia por atividades consideradas mais refinadas sob a percepcdo eurocéntrica,
como tocar piano, escrever e costurar. Essas praticas refletem um padrao cultural
ocidental que ela valoriza em detrimento das tradicGes da bisavd. Neste contexto, o
confronto de perspectivas sobre o valor de diferentes prdticas culturais é um
microcosmo desse embate maior. Ao privilegiar atividades que se alinham ao ideal
civilizatério eurocéntrico, ela reproduz inconscientemente a légica da colonialidade,
essa atitude reflete o que Lugones descreve como uma “internalizacdo da
colonialidade”, na qual os préprios colonizados ou seus descendentes assimilam os
valores do colonizador, perpetuando a marginalizacdo de suas proprias praticas e
histdrias. Lugones nos disserta sobre a “diferenca colonial” como um espaco de

resisténcia e contestacdo, onde as identidades s3o disputadas e recriadas

75



continuamente. Ainda, o didlogo com minha avé coloca a oportunidade de revisitar e
reimaginar a memdria e a cultura familiar, de modo a recuperar a multiplicidade de

nossas raizes e resistir as forcas homogeneizadoras da colonialidade.

Ser Ladina-Amefricana: genealogia, resisténcia e subjetividade ativa

Ser ladina-amefricana é carregar um legado de histérias complexas que
rompem as amarras das categorias coloniais. Cresci ouvindo fragmentos dessas
narrativas, especialmente sobre Salia, uma mulher que dedicou sua vida a minha
familia, mas que, como tantas outras, permaneceu invisivel na histdria oficial. Presente
na vida de minha avé e de toda a familia, Salia representava uma figura paradoxal: “da
familia”, mas sempre a margem, inserida em um contexto de rela¢cdes permeadas pela
colonialidade, onde o cuidado e o afeto estavam profundamente imbricados com

dindmicas de dependéncia e subordinacao.

Sua trajetdria reflete as contradi¢cdes do Brasil colonial: o desejo de liberdade
coexistia com a dificuldade de romper com as estruturas que a mantinham atrelada ao
servico dos outros. O sonho de uma casa prépria, que deveria simbolizar sua
autonomia, acabou se tornando um fardo, pois a soliddao que esse espago implicava
parecia-lhe insuportdvel. Salia expressava sua resisténcia de maneira discreta, mas
contundente: inventava rimas criticas e irénicas, questionando normas religiosas e
figuras de autoridade, o que, de certa forma, influenciou o humor acido das mulheres
da minha familia. Lembro-me de receitas e prdticas, como o biscoito de queijo do
interior de Goids que amo, cuja origem s6 descobri recentemente estar ligada a Salia,
assim como outras habilidades que ela transmitiu a minha tia, como cortar e preparar

frango caipira.

Essas memdrias revelam a confluéncia de opressdo e resisténcia que marca
minha genealogia. De um lado, uma herancga portuguesa escravagista, de outro, uma
ascendéncia indigena quase apagada, na fronteira com o Paraguai. Buscar minhas
raizes é um esforco para compreender essas camadas de histdria, é também uma
tentativa de reconstruir a subjetividade a partir do reconhecimento das narrativas que

a colonialidade tentou apagar. Refletir sobre a vida de Salia e de minha bisavo Tedfila,

76



quase sem registros, me mostra como ambas habitavam um espago de resisténcia

onde suas existéncias, apesar de marginalizadas, sobreviveram ao apagamento.

Ser ladina-amefricana implica reexistir, construindo identidades que rejeitam as
categorias coloniais. Lugones aponta que a colonialidade de género exerce um
controle que desumaniza as mulheres racializadas, negando-lhes plena agéncia. No
entanto, é justamente nesse espaco de opressdo que a subjetividade ativa se
manifesta, criando formas de existéncia que rompem com as dicotomias coloniais,
como civilizado/primitivo ou masculino/feminino. Descolonizar o género e a
identidade é um movimento radical que resgata histérias e praticas culturais

silenciadas, reapropriando-as e ressignificando-as.

Ao valorizar essas narrativas como parte essencial da minha heranca, percebo
gue minha busca genealdgica vai além de documentos formais; é resisténcia. Minha
identidade se constrdi nesse lugar de confronto, onde a subjetividade se reconfigura,
desafiando rétulos coloniais e criando formas de existir. Ser ladina-amefricana e
enfrentar a colonialidade de género é um processo continuo de reimaginagdo. Quando
digo “Bdrbara sou eu”, refiro-me a todas aquelas que, ao recriarem suas proprias
existéncias, constroem espacos de liberdade diante da colonialidade. Esse é o
verdadeiro sentido da minha heranga, que transcende qualquer passaporte e se
encontra na luta incessante contra o esquecimento e na valorizagdo das narrativas

subalternas que definem minha subjetividade.

Referéncias bibliograficas

ANDRADE, Erico. Negritude sem identidade: sobre as narrativas singulares das pessoas

negras. Sdo Paulo: n-1 Edicdes, 2023.

BARTHES, Roland. A cdmara clara: nota sobre a fotografia. Rio de Janeiro: Nova

Fronteira, 1980.

Documentario: Os  fantasmas que me habitam. Disponivel em:

https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=P4RgEz Qgo0 . Acesso em: jun.

2024.

77


https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=P4RqEz_Qgo0
https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=P4RqEz_Qgo0
https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=P4RqEz_Qgo0

FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. Sao Paulo: Loyola, 1996.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Estudos Feministas,

Floriandpolis, v. 1, n. 1, p. 11-28, 1988.
HALL, Stuart. A identidade cultural na pds-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 1997.

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. 1. ed. S3o Paulo: Companhia das

Letras, 2019.

LUGONES, Maria. Colonialidade e género. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de (org.).
Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar, 2020. p.

53-54.

MIGNOLO, Walter D. Local histories/global designs: coloniality, subaltern knowledges,

and border thinking. Princeton: Princeton University Press, 2000.

OYEWUMI, Oyerénké. A invengdo das mulheres: uma construcdo africana sobre os

discursos ocidentais de género. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In:
LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias sociais.

Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 117-142

78



A crianga e seu corpo mitico: metamorfoses e monstruosidades
na fabulacao de mundos

brungvaes

Mestrande em Poéticas Visuais (ECA/USP)
S3o Paulo, Brasil

brunovaes@usp.br

Resumo

Este artigo visa caminhar junto a uma infancia transviada que nubla os contornos entre
humano e ndao humano, inventando a si num espago instaurado em imaginagao, ainda
gue dentro de espacos instituidos. Analisa-se assim, suas aberturas metamérficas; o
que podem ser suas monstruosidades a exalar repulsa e desejo; e como este corpo,
por meio de suas aparicdes em trabalhos de arte contemporanea e audiovisual, reflete
nos olhos do adulto a duvida sobre sua identidade e a veracidade do mundo.

Palavras-chave: Infancia queer, Metamorfose, Monstruosidades, Heterotopia,
Metaficcdo.

Abstract

This article aims to walk alongside a misguided childhood that blurs the lines between
humans and non-humans, inventing a space by imagination even inside established
spaces. Its metamorphic openings are thus analyzed; what may be their monstrosities
exuding repulsion and desire; and how this body, through its appearances in works of
contemporary art and audiovisual, reflects in the adult's eyes the doubt about their
identity and the veracity of the world.

Keywords: Queer childhood, Metamorphosis, Monstrosities, Heterotopia, Metafiction.

79



Sinais iniciais para aprontar a fuga

Escaparemos junto a criaturas que deslizam no fio da navalha, que brincam
com os limites, os bichos e os bindrios; seres que inventam corpos, cddigos e
linguagens, ampliando fronteiras nos modos de existéncias. Elas chegam para
reverenciar Dionisio, a crianca multipla de corpo fronteirico que faz a infancia
monstruarl, ao som alegre dos seus tamborins e flautas. Sua musica libera a infancia
de uma imagem imaculada, metamorfoseando-a em outras coisas. Para isso, sera
preciso habitar o lugar de adorador mistico e de amante fetichista como
contemporaneos no jogo do corpo mitico da crianga e dos seres que brilham em sua

constelacdo.

O corpo mitico é a origem de ritos que cada crianca inventa ou
reinventa para seu proprio uso [..] ele s6 depende de si mesmo,
inclusive e, sobretudo, em suas metamorfoses. [...] Sua superficie é a
linha de fuga das mascaras, dos disfarces, dos devires em cascata e
dos desaparecimentos no imperceptivel, enquanto preparacgdo
incessante para novos renascimentos. [...] Ndo um corpo bloqueado
ou constipado, mas — de acordo com a fulminante e incontornavel
formula de Artaud, retomada por Deleuze e Guattari — o corpo sem
orgdos, plano de imanéncia de qualquer desejo. [...] E o adorador
mistico e o amante fetichista sdo os Unicos — e ndo os “especialistas
em infancia” — a reconhecer e a conceder a plenitude de suas
potencialidades, a acolher seus devires, que sdo outras tantas
metamorfoses (Schérer, 2009, p. 168 - 169).

A crianca mitica, portanto, nos estende a mdo nesse caminho, permitindo-nos
aproximar e desviar dos processos que modelam e remodelam as multiplas existéncias
de sua realidade polimorfica. Ensinando-nos justamente naquilo que a situa para além
do humano.

A crianga, e ndo somente em ideia, mas no nivel mesmo de sua
sensibilidade, de seu corpo, esta aberta para o mundo, enquanto o
adulto se obstina a confina-la. Aberta também para suas
potencialidades e incapacidades. [...] De fato, o que é imperfeicdo
relativa as fungdes de geragdo e do organismo é contrabalangado e
compensado, amplamente, por uma plenitude, por uma abertura

! Refiro-me e me misturo as palavras de Silva e Paraiso (2022) quando os autores introduzem em seu
artigo o pensamento de René Schérer (2009) e suas aproximagdes entre a crianga multipla e Dionisio —
deus desmedido.

80



para outras possibilidades, uma tensao direcionada para outros
reinos, uma osmose com eles: animal, planta, mineral, angélico,
divino, demoniaco. O mito arrasta o corpo para a inumanidade que é,
também, uma sobre-humanidade (Schérer, 2009, p. 162).

Nesta travessia, percorreremos seus jogos caprichosos de metamorfose e sua
inumanidade vivida no corpo a partir do encontro com Alice, na animacdo de 1988,
feita pelo diretor Jan Svankmajer, e com as criangas hibridas da série televisiva Sweet
Tooth (2021). S3o supostamente suas oscilagGes entre o subversivo e o excéntrico que
acabam por aproxima-las das monstruosidades — informagdes caras para pensar
formas de escape das hegemonias vigilantes, modos de instauracdo de fantasias e
imaginacao de futuros outros ainda que em espacos existentes; e como as divergéncias
e dissidéncias destas criaturas podem perturbar a ordem do mundo e as crengas

naquilo que chamam de realidade.

A primeira menina da coleg:éo2

E com Alice que partimos de um contorno obtuso de representacéo visual, com
sua baixa definicdo numa figura que se torna, ao mesmo tempo, bruxa, fada, serpente,
miniatura e monstro. Tudo isso e nada disso, ao mesmo tempo. Alice é um constante
poder-ser em suas formas de metamorfose. A menina-diagrama de uma cadeia de
pensamentos — filamentos de linguagem com os quais somos capazes de fiar e desfiar
compreensdes do mundo.

Em 1988, o diretor tcheco Jan Svankmajer produz uma animacgao para a historia
de Lewis Carroll, em que apresenta elementos alinhados ao nonsense que reverberam
uma estética surrealista inclinada ao terror. Ampliam-se assim os recursos do grotesco,
do onirico e do mundo subterraneo, ja existentes no manuscrito de Carroll. Alice surge
na tela interpretada por uma crianca que se metamorfoseia em coisa quando diminui

de tamanho. A crianca Alice se alterna com sua versdo em miniatura como boneca de

% As consideragdes aqui apresentadas sdao pensamentos amalgamados entre a andlise do filme e a
apresentagdo sobre a personagem de Lewis Carroll feita pela Profa. Dra. Maria Zilda Cunha, em 9 de
maio de 2024, como parte da disciplina Literatura Infantil e Juvenil e Produgées Audiovisuais da Profa.
Dra. Sandra Trabucco Valenzuela. O titulo faz referéncia a colegdo de fotografias que o autor possuia.

81



porcelana, toda vez que come ou bebe algo. Entdo, ndo raro, a camera coloca o
observador no ponto de vista de Alice, seguindo os seus passos e o foco se faz de

modo alternado entre o rosto de boneca e algum evento na cena, onde tudo o que nao

é a menina Alice recebe o recurso de animacao por stop-motion.

Cenas do filme de Jan Svankmajer.

Fotografia realizada a partir da apresenta¢do da professora na aula de 9 de maio de 2024

Sendo assim, o mito, transposto para o trabalho de arte, ganha manifestagdes
individuais do imaginario e abre as portas para o insélito. Como se, em arte, uma
(des)criagcdo acaba por ser recomposta em criacdo pelo potencial do estranhar®. O
publico irda recompor e/ou compor a partir das lacunas e embaracos de um potencial
criador e de uma perplexidade prépria do intelecto artistico. Assim, as metamorfoses
de Alice figuram um diagrama mimético da intricada e labirintica realidade que

vivemos e tentamos compreender e que sera retomada ao final do artigo.

Uma crianga que nasceu para voar

> Me apoio no conceito freudiano de Unheimlich, traduzido, entre outras maneiras, como estranho,
inquietante ou infamiliar. "O infamiliar é a atmosfera, o véu, com o qual o escritor apresenta e esconde
o horrivel, o abjeto, o imoral ou o imponderavel. O infamiliar, portanto, parece coincidir com algo que ja
se sabe e que, a despeito de ser desagradavel admitir, nalgum momento serd revelado, ou melhor,
reiterado” (Freud, 2019, p. 185).

82



Estreada pela Netflix em 2021, a série Sweet Tooth é uma fantasia dramatica
desenvolvida por Jim Mickle como adaptacdo dos quadrinhos criados por Jeff Lemire. A
histéria se passa em um mundo no qual um virus matou a maioria da populagdo
humana, coincidindo com o surgimento de bebés hibridos que nascem com
caracteristicas animais. Sem saber se os hibridos sao a causa ou o resultado do virus,
muitos humanos tendem para posturas de medo e de caca a estes seres. Depois de
uma década vivendo com seguranga em sua casa isolada na floresta, o protagonista
menino-cervo parte para uma aventura em que encontrara aliados e inimigos.
Sofrendo dificuldades por ser diferente, é no encontro com outros hibridos que se

instaura um senso de comunidade peculiar as familias encontradas nas dissidéncias®.

Captura de tela. Disponivel em:
https://www.reddit.com/r/SweetTooth/comments/1cb44y2/screenshots_of every new_hybrid_shown
_in_the/ Acessado em: 22 de junho de 2024.

Aqui, interessa especialmente o encontro com a histéria de Theo, uma crianga
isolada, junto de seus genitores: uma mae grdvida prestes a parir e um pai, cacador de
hibridos. Theo, que passava as tardes com capa e mascara de herdi, embora alertado

pelo pai a ndo conversar com os hibridos, ao encontrar com duas criangas hibridas,

* Penso aqui, junto ao programa publico da 212 Bienal VideoBrasil, no encontro Imprensa, ativismo e
arte: Produgbes LGBTQI+ hoje e ontem, de 13 de novembro de 2019. Em especial a partir da fala de
Paulo Mendel e Vi Grunvald, autories da obra Domingo — uma investigacdo documental com o coletivo
Stronger, na periferia da cidade de S3o Paulo, e sua construg¢dao de parentesco alternativa as concepgdes
hegemodnicas de familia.

83



expOe a eles o seu desejo de construir um avido e de voar para longe dali. Uma
aparente angustia de alguém que se sente preso num lugar que ndo o acolhe em sua
verdade e que precisa fantasiar-se de outrem para poder imaginar, sem obter sucesso,
alguma fuga possivel. As criangas desconfiam que o garoto tem menos de dez anos,
embora ele tenha dito que sua idade era de doze anos, e questionam-no sobre
possiveis habilidades extra-humanas — uma vez que todos os nascimentos da ultima
década acarretaram criancas-hibridas. Neste momento, Theo tira sua fantasia e revela
a faixa que prende o que parecem ser duas asas de morcego. A cena pode sugerir
analogias possiveis entre o pano amarrado pelo pai da crianca, e que segura aquilo que
é dissidente em seu filho, e os binders — ataduras comumente usadas por meninos
trans*> para esconder os volumes dos seios. Porém no segundo caso, o procedimento
realizado pelas préprias pessoas trans*, esconde aquilo que as fazem sentir diferente
do que elas realmente sdo. Esta bandagem, embora cause dor fisica e emocional,
permite uma aproximag¢ao com sua verdade latente, e que é diferente daquela que lhe
foi designada por um outro. No caso de Theo, é justamente este outro quem decide,
sem o consentimento do filho, esconder as caracteristicas da crianga para que ela
perca suas habilidades supra-humanas que Ihe sdo inerentes. Como tantos outros pais
e familiares que praticam agressdes contra seus filhos e criangas dissidentes de
género, o pai de Theo, cacador de hibridos, esconde do filho e de si préprio a verdade.
Esta, quando desabrocha no encontro com seus afins, traz de volta os poderes magicos
do menino-morcego e sugere sua continuidade de existéncia para além das cercas e
amarras que o prendiam.

Esta horda de criangas com habilidades divergentes e caracteristicas impares se
aproxima assim dos bandos que se formam também na dissidéncia de género e
sexualidade, quando as duas encontram na repulsa, no ddio e na expulsdao do lar

gravadas em suas peles, os meios de continuar a imaginar futuros possiveis. De modo a

5 . , L .
O uso do termo trans*, com asterisco, € uma escolha de Jack Halberstam com o intuito de abrir seu

significado a um desdobramento de categorias que foram organizadas ao redor de formas de variagdo
de género, sem se confinar a elas, colocando em questdo as cristalizagbes de dignagdes concisas,
discursos médicos e violentas exclusGes (Halberstam, 2023, p. 31). Pensando as multiplas maneiras de
transformacgGes corporais, interessam aqui também as aproximagdes com formas de vidas ndo
humanas.

84



perturbar a légica reprodutiva da normalidade, essas criangas ndao abortam o futuro,
mas exibem interesses por outros destinos. Suas naturezas selvagens as colocam como
linhas de fuga, desvios e escapes dos roteiros da modernidade e da colonizagdo e

encontram eco nas identidades das juventudes contemporaneas.

Nesse contexto, ndo-binario ndo é apenas uma questdo de género, é
dizer ndo. Dizer ndo as pessoas que dizem "ndés somos mamae e
papai, vocé tem que escolher que tipo de sujeito vocé vai ser". Nesse
sentido, é uma formacdo interessante, mas precisa estar a altura de
seu potencial e se tornar esse roteiro mais amplo em vez de
permanecer no mundo muito restrito de "ndo sou homem e ndo sou
mulher". Na medida em que isso é o que significa, significa muito
pouco. Na medida em que significa "vocés, pessoas mais velhas, que
estdo tentando me definir e que estao tentando definir quem somos,
o que devemos ler, o que podemos fazer, vio se foder!". E ai que ela
€ poderosa. Esse é o meu sentimento. (de Oliveira Junior & Marconi,
2023, p. 370)

S0 suas caracteristicas que fracassam® na perpetuacio de um modelo
hegemonico cis-hetero-social que abre fendas para uma emancipacao da infancia que
desfila e acena em adeus a uma reproducgdo de futuro. Criaturas que jogam do avesso
a "Crianca que marca a fixacao fetichista da heteronormatividade: um investimento
eroticamente carregado na rigida mesmice da identidade que é central a narrativa
compulséria do futurismo reprodutivo" (Edelman, 2021, p. 265). Munidas por
poténcias ingoverndveis, em consonancia com as narrativas de rebelides das
animacgdes infantis, essas criaturas—criancas ndo sdo fantasmagorias de uma
promessa—desejo de um futuro cristalizado adulto, mas, sim, as setas que apontam as

. .7 " , 7
impurezas de um futuro selvagem, que ja foi, também, passado’.

® Escrevo com Halberstam quando o autor pensa a ideia de fracasso inerente as vivéncias queer,
deslizadas da hegemonia, e a relaciona a um arquivo menor e aparentemente menos importante, como
os desenhos de animagao, por exemplo, apontando uma forma de ver as coisas do mundo que é queer,
e consequentemente fracassada, ja de saida.

"Um didlogo com a célebre frase de Ailton Krenak: o futuro é ancestral.

85



Le monstre no bergo

As infancias queer® podem ser entendidas como infancias-monstruosas por se
constituirem no “limite, no ponto de inflexdo da lei, por serem a excecdo que so se
encontra em casos extremos e que combina o impossivel com o proibido” (Foucault,
2002, p. 70). Mas também porque misturam a isso uma “atracao pelo fascinio que sdo
capazes de provocar, pelos escapes e linhas de fuga que instauram, pelas outras
possibilidades de vida que inauguram” (Silva; Paraiso, 2021, p. 3).

O corpo do monstro incorpora o medo e a fantasia numa vida marcada pela
estranheza. Em seus deslocamentos, o monstro assusta ao mesmo tempo em que
provoca fascinio, desvelando as certezas cristalizadas e fazendo desmanchar os
principios hegemonicos. Ele sempre escapa a categorizacdo facil, pois recusa a ordem
classificatdria das coisas. Sdo hibridos que perturbam, sdo mesticos de corpos
incoerentes que resistem as tentativas de inclui-los em qualquer estruturacdo
sistematica. Desse modo, sdo criaturas que forcam uma oposicdo ao bindrio e abrem,
portanto, categorias multiplas, mistas e polifénicas. Instaurando uma “linguagem
dindmica e mutavel, flutuante e ativa, apropriada, portanto, para expressar a
percepc¢do carnavalesca do mundo, oposta a qualquer ideia de acabamento, numa
multiplicidade de vozes independentes, imisciveis e superpostas” (Roman, 1992-93, p.
209-210). Os desfiles, as mascaras e as fantasias — préprias das atra¢des passionais da
crianca — se tornam momentos possiveis de um flagrar de existéncias silenciosas que
fabulam o que se passa depois que a marcha se vai, em consonancia com a observacao
imaginativa que reabilita a fantasia contra a vergonha pandptica. Portanto, o monstro

III

é um poderoso aliado de uma sociedade na qual “comportamentos polimorfos foram,
realmente, extraidos do corpo dos homens, dos seus prazeres... mediante multiplos
dispositivos de poder, foram solicitados, instalados, isolados, intensificados,
incorporados” (Foucault, 1987, p. 225). Neste jogo entre vigilancia e escape, o monstro
faz abrir fendas, fissuras e frestas, pois € transgressivo, demasiadamente sexual,

perversamente erético, um fora-da-lei. Ao esticar o contorno do mundo, instaura

8 . N . P . .

A palavra queer, do inglés “estranho" ou “peculiar”, era originalmente usada de modo pejorativo
contra pessoas dissidentes de género e sexualidade, e que foi ressignificada pela prépria comunidade
LGBTQ+ como um termo guarda-chuva na identificagcdo dessas dissidéncias.

86



espacos outros que sdo importantes reflugios de imaginacdo, invengdo e fantasia.
Afinada a esta frequéncia que se abre, a crianca mitica fabrica seu corpo ao mesmo
tempo em que constréi seu espaco inventado. Um trabalho que se dd pela lei da
repeticdo — ndo como um faz-de-conta em fingimento, mas em potencial de

transformacdo da experiéncia mais comovente num habito.

brungvaes. traje transicional. fotoperformance. 2024

Neste terreno que se abre pelas fendas, me encontro e desenvolvo também o
meu fazer artistico quando “coleto narrativas sobre presencas multiplas que podem
habitar um mesmo corpo — para subverter o conceito de identidade univoca,
uniforme e unidimensional” (Martin, 2021, p. 39). Desse modo, para a foto-
performance Traje Transicional, busquei aproximar tempos distintos a partir do uso e

do reuso de objetos pessoais, pensando que “a metamorfose é a propriedade dos

87



corpos que nunca se separam de sua infancia [...] e que é jovem toda vida onde a
forma permanece o objeto de um trabalho poético, todo ser vivo que ndo pode
reconhecer-se plenamente na forma que o abriga” (Coccia, 2020, p. 81-83). Para a
construcdo do traje, que faz referéncias aos rituais pagdos europeus e as amarras e
coberturas dos tecidos africanos nas religides afro-brasileiras, busquei um dialogo com
o conceito do objeto transicional, elaborado pelo pediatra e psicanalista inglés
Winnicott. Este pedago de coisa que suporta o bebé na transicdo de auséncia materna
e que passa a gerar sua consciéncia como coisa independente no mundo,
metamorfoseou-se nos tecidos que compunham o meu berco na infancia junto a
tecidos usados por minha mae e avé em procedimentos de pintura e autocuidado. A
figura monstruosa que se instaura na fotografia cobre-se com objetos cotidianos e
afetivos, abrindo fendas no tempo e na memdria, numa espécie de ritual de passagem.
Um corpo que é também "um grande ator utdpico, quando se trata de madscaras,
maquiagem e tatuagem [..] que fazem desse corpo um fragmento de espaco
imaginario [...] em comunicacdo com poderes secretos e forcas invisiveis” (Foucault,
2013, p. 12). Uma criatura em apresentacdo, ainda que velada, como sdo as

caracteristicas penumbrais dos seres que constelam junto a crianga mitica.

Imaginar mundos dentro de mundos

As coisas significam outras coisas quando mudam de lugar, de pensamento, de
intencdo. Fazer muitas coisas com as mesmas coisas, ou fazer coisas diferentes com
coisas repetidas, sdo processos inerentes a imaginacdao. No canteiro de obras, no
quintal de casa, debaixo da mesa ou dentro do armario, a crianca descobre as
ferramentas para o brincar e o fantasiar que pelo adulto passam despercebidas. E com
elas que “formam o seu préprio mundo de coisas, um pequeno mundo inserido no
grande” (Benjamin, 2009, p. 104).

Estes espacos fora de todos os espacos sdao lugares reais, efetivos e que
abrigam o imaginario. S3o invenc¢des de mundos outros quando o mundo ndo parece
caber. Procedimento recorrente na producdo de si da crianga mitica com seu espelho
gue abre um espaco virtual atras da superficie de vidro. Este pensamento encontra

ancora no conceito de heterotopia, forjado por Foucault, na associacdo das palavras

88



gregas: topos, lugar, e hetero, outro ou diferente. Portanto um lugar-outro, lugar-
diferente — que sdo contra-localizacbes, e que apresentam utopias efetivamente
realizaveis em locais reais, que podem ser encontrados dentro da cultura,
representando-os, contestando-os e invertendo-os. Sdo espécies de lugares que estdo
fora de todos os lugares, ainda que sejam localizaveis.

E em consonancia com este conceito que podemos percorrer o trabalho La
toison dor (1993), do artista francés Pierre Huyghe. Uma instauracdo de um tempo
outro, contemporaneo, sobre o nome que é o de uma ordem medieval de
representacdes de cabecas de animais e ainda o de um parque de diversdes
desativado na cidade de Lyon. Desse modo, o artista propde uma a¢ao em que um
grupo de adolescentes vestindo cabecas de animais, a vagar por um parque, ao redor
de um playground, interaja com transeuntes. Assim, relacionando conceitos da cidade,

ele cria uma espécie de fabula contemporanea que sobrepde tempos e memérias que

alegam as peculiaridades das invengoes.

Pierre. Huyghe. La toison d’or. Dijon. 1993

Disponivel em: http://www.arpla.fr/mu/formes02/2016/01/09/notions-dheterotopie-dans-
loeuvre-de-pierre-huyghe/ Acessado em: 25 de Junho de 2024

89



Pierre Huyghe. Streamside Day Follies. 2003

Disponivel em: http://www.arpla.fr/mu/formes02/2016/01/09/notions-dheterotopie-dans-
loeuvre-de-pierre-huyghe/ Acessado em: 25 de Junho de 2024

Ja& em Streamside day follies (2003), apds o reconhecimento de conceitos
associados ao lugar, o artista desenrola uma narrativa ficticia. Streamside Knoll era
uma cidade em construcdao no vale de Hudson — o mesmo vale que acolheu a escola
de pintura de Hudson durante o século XIX, uma escola influenciada pelo romantismo
e pela filosofia do sublime. Eles acreditavam que a natureza era uma manifestacdo da
bondade divina e comparavam a paisagem americana com o paraiso terrestre. Desta
forma, tanto a promessa publicitaria da venda de uma cidade quintessencial, como o
estilo das casas, como ainda a relagao do lugar com a escola Hudson falaram-lhe numa
perspectiva com a utopia. Desse modo, no festival comunitdrio realizado pelos novos
habitantes desta aldeia em constru¢do, comemorando seu ano nimero 1, as pessoas
foram convidadas para passear pela cidade fantasiadas. Uma narrativa que coloca em
pratica o ideal pastoral iconografico da escola do rio Hudson com os sonhos de uma
cidade que se mostra como ideal, em uma agao que é atualizada por uma espécie de

utopia que revitaliza a esperanca do paraiso perdido.

90



Conclusdes metaficcionais®

Nota-se a abertura de um terreno movedico e instavel que levanta duvidas
sobre as identidades e, por conseguinte, acaba por questionar também quem as
pensava fixas e imutaveis. Para além de pretender a instauracdo da ilusdo sobre a
verdade, abrem-se fendas que revelam a construcdo e o esqueleto das coisas. Ao
evidenciar os processos de fabricacao do real, as certezas ficam abaladas e pode-se
entdo refletir sobre os processos de construcao de tudo. De nds, do mundo, das coisas.
Assim, questiona-se sobre a veracidade, afinal o que estd ai, sabemos, foi sempre
construido por determinados sujeitos ao longo da histdria. Essa hegemonia que detém
o poder de dizer o que é o que ndo é verdade em detrimento das experiéncias e

exclusdes de outros que sao lidos como diferentes.

Ao revelar que a diferenca é arbitraria e flutuante, que ela é mutavel
antes que essencial, o monstro ameacga destruir ndo apenas os
membros individuais de uma sociedade, mas o prdprio aparato
cultural por meio do qual a individualidade é constituida e permitida
(Cohen, 2000, p. 38).

Sdo estas criaturas desviadas que lancam perguntas de como o mundo é
percebido e pedem reavaliagbes dos pressupostos culturais sobre raca, género,
sexualidade, questionam a percepcdo da diferenca e a tolerancia relativa a sua
expressao. Os monstros chegam para perguntar por que foram criados, afinal? Sao eles
necessarios para continuar a crer-se homem? Estas figuras ndo estdo fora do dominio

humano: encontram-se no seu limite.

Se é verdade que o homem procura nos monstros, por contraste,
uma imagem estdvel de si mesmo, ndo é menos certo que a
monstruosidade atrai como uma espécie de ponto de fuga do seu
devir-inumano: devir-animal, devir-vegetal ou mineral. Nele se
confundem duas forcas de vectores opostos: uma tendéncia a
metamorfose e o horror, o panico de se tornar outro (Gil, 2000, p.
176).

% Estas conclusdes foram escritas a partir da leitura de "O género duplicado” (Bernardo, 2010, p. 81-94).

91



Qualquer coisa nesta criatura dissidente se confunde e baguncga a imaginacao
guestionando se esta monstruosidade seria capaz de suscitar um auténtico devir-
outro, para além do préprio humano. Se o devir esta sempre latente no humano, seja
com menos evidéncia ou mais intensidade, e sendo ele a proépria abertura a
experimentagao de todas as poténcias — afetivas, de pensamento, de expressao —
reencontram-se aqui os sonhos mais antigos do devir-animal xamanico, ao mesmo
tempo em que a angustia chega assombrando a ideia de corpo contemporaneo. Como
se, ao abrir as fendas que cintilam os matizes de espagos outros nos espacos ja
instituidos, uma constelacdo de seres que orbitam a crianca mitica soprasse com seus
olhos, devolvendo para a humanidade a pergunta: o que é isso que eu sou? Deste
modo, é possivel pensar, olhar e sentir a coisa ficcional como mais possivel, desejavel e

real que a coisa concreta.

Referéncias bibliograficas

AMARAL e SILVA, Eder. A cruzada das criangas: constelacdes da infancia a penumbra.
Rio de Janeiro: UERJ, 2016.

BENJAMIN, Walter. Reflexées sobre a crianga, o brinquedo e a educagdo. Traducdo
Marcus Vinizius Mazzari. Sao Paulo: Ed34: 2009.

BERNARDO, Gustavo. O género duplicado. Revista Gragoatd, Niterdi, n. 28, p. 81-94, 1.
sem, 2010. Disponivel em: https://periodicos.uff.br/gragoata/article/view/33094>.
Acesso em: 16 mai. 2024.

BOGOSSIAN, Gabriel; GRUNVALD, Vi; MENDEL, Paulo; STRONGER, Elvis; TREVISAN,
Jodo Silvério. Imprensa, ativismo e arte: Producdes LGBTQIl+ hoje e ontem. Programa
publico da 212 Bienal VideoBrasil. 20109. Disponivel em:
https://site.videobrasil.org.br/festival/arquivo/festival/programa/2227349. Acesso
em: 03 nov. 2024.

COCCIA, Emanuele. Metamorfoses. desenhos de Luiz Zerbini. tradu¢cao Madeleine
Deschamps e Victoria Mouawad. Rio de Janeiro: Dantes Editora: 2020.

COHEN, Jeffrey Jerome. A cultura dos monstros: sete teses. In: SILVA, Tomaz Tadeu
(org.). Pedagogia dos monstros: os prazeres e os perigos da confusdao de fronteiras.

Traducdo Tomaz Tadeu da Silva. Belo Horizonte: Auténtica, 2000.

92



DELEUZE, Gilles; GUATARRI, Félix. Como criar para si um corpo sem o6rgdos. In: Mil
platés - capitalismo e esquizofrenia, vol.3. trad. Aurélia Guerra Neto. RJ: Ed.34, 1996.
EDELMAN, LEE. O futuro é coisa de criancga: teoria queer, desidentificacdo e a pulsao
de morte. Periddicus, Salvador, n. 14, v.2, nov. 2020 - abr. 2021 — Revista de estudos
indisciplinares em géneros e sexualidades. Publicagao periddica vinculada ao Nucleo de
Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia — UFBA. Disponivel em:
<http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus>. Acesso em: 01 nov.
2024.
FAVERO, Sofia; MARACCI, Jodo Gabriel. Criancas de futuro impuro. Revista Cult. Online.
2021. Disponivel em: <https://revistacult.uol.com.br/home/criancas-de-um-futuro-
impuro>. Acesso em: 01 nov. 2024.
FOUCAULT, Michel. O corpo utdpico, as heterotopias. tradugao Salma Muchail. SP: n-1,
2013.
FOUCAULT, Michel. Os anormais. Traducdao Eduardo Branddo. S3o Paulo: Martins
Fontes, 2002.

, Michel. Vigiar e punir. Tradugao Raquel Ramalhete. Petrdpolis: Vozes,
1987.
FREUD, Sigmund. O infamiliar e outros escritos; seguido de O Homem da Areia / E.T.A.
Hoffmann. Traduc¢do Ernani Chaves, Pedro Heliodoro [O homem da areia. Tradugao
Romero Freitas]. Belo Horizonte: Auténtica, 2019.
GIL, José. Metafenomenologia da monstruosidade: o devir-monstro. In: SILVA, Tomaz
Tadeu (org.). Pedagogia dos monstros: os prazeres e os perigos da confusdo de
fronteiras. Traducdo Tomaz Tadeu da Silva. Belo Horizonte: Auténtica, 2000.
HALBERSTAM, Jack. Trans: uma abordagem curta e curiosa sobre a variabilidade de
género. Traducdo Daniel Kveller e Rafael Leopoldo. Salvador: Devires, 2023.
MARTIN, Nastassja. Escute as feras. Traducdo Camila Vargas Boldrini e Daniel
Lihmann. Sao Paulo: Ed.34, 2021.
OLIVEIRA JUNIOR, Ribamar José; MARCONI, Dieison. A for¢a do fracasso, o levante dos
selvagens: uma entrevista com Jack Halberstam. Revista Eco-Pds, 26(01), p. 357-376.
2023. Disponivel em: <https://doi.org/10.29146/eco-ps.v26i01.28147>. Acesso em: 01
nov. 2024.

93



ROMAN, Artur Roberto. O conceito de polifonia em Bakhtin - o trajeto polifénico de
uma metdafora. Revista Letras, Curitiba, n.41-42, p.195-205, 1992-93. Disponivel em:
<https://revistas.ufpr.br/letras/article/viewFile/19126/12426#:~:text=POLIFONIA%20
NA%20LITERATURA&text=Segundo%20Bakhtin%2C%20é%20caracter%C3%ADstica%20
do,excepcional%20na%20estrutura%20da%20obra>. Acesso em: 25 jun. 2024.
SCHERER, René. Infantis: Charles Fourier e a infancia para além das criancas. Traducdo
Guilherme Jodo de Freitas Teixeira. Belo Horizonte: Auténtica, 2009.

SILVA, Jodo Paulo de Lorena; PARAISO, Marlucy Alves. Monstros que assustam, atraem
e fascinam: um mapa das linhas de constituicdo das infancias queer. Revista Educag¢do
em Questdo, Natal, v. 59, n. 62, out/dez 2021. Disponivel em:
<https://periodicos.ufrn.br/educacaoemquestao/article/view/26882>. Acesso em: 7

mar. 2022.

AUDIOVISUAL

ALICE. Direcdo de Jan Svankmajer. Adaptacdo de Alice no pais das maravilhas.
Tchecoslovaquia, Alemanha Ocidental, Suica e Reino Unido. 1988. Disponivel em:
<https://www.youtube.com/watch?v=hYrlYNxeQs8>. Acesso em: 22 de Junho de 2024.
SWEET Tooth. Desenvolvimento de Jim Mickle. Estados Unidos. Netflix. 2022.

Temporada 3, episddio 2. Acesso em 16 de Junho de 2024.

94



Mulher, natureza e cultura: uma perspectiva ecofeminista
decolonial

Paloma Stratz Carvalho

Especializanda no Instituto de Pesquisa em Psicanalise e
RelacBes de Género (IPPERG)

Porto Alegre, Brasil

palomastratz@gmail.com

Resumo

O presente artigo retoma a problematica da associacdo entre Mulher e Natureza,
complexificando os argumentos que justificaram tal elo. A corrente essencialista
considera este vinculo natural, enquanto a corrente construtivista o vé como vinculo
contingente e histdrico-materialista. Ambas as correntes discorrem sobre o motivo
que fez com que exclusivamente as mulheres, e ndo os homens, tenham sido
vinculadas a natureza e colocadas em oposicdo a cultura, gerando desdobramentos e
consequéncias psicossociais e politicas que reverberam até a atualidade. Neste estudo,
analisamos o elo mulher-natureza a partir de uma perspectiva ecofeminista decolonial,
baseada no referencial tedrico de Vandana Shiva e Maria Mies, em contraponto a visdo
de natureza concebida pelo feminismo emancipatério de Simone de Beauvoir. Ao
integrar a questdo colonial a teoria ecofeminista, revela-se que saberes de populacdes
interdependentes e interconectadas com a natureza foram destruidos e invisibilizados
pela cultura patriarcal capitalista ocidentalizada, impondo o padrdao cientifico
eurocéntrico racionalista. O objetivo do presente estudo é evidenciar epistemes e
perspectivas contra-hegemonicas, superando a suposta dicotomia excludente entre
natureza e cultura, imanéncia e transcendéncia, feminino e masculino. O problema
ndo esta, como o artigo conclui, na associacdo da mulher (ou do homem) ao natural, e
sim na irreal desvincula¢ao do ser humano com a natureza.

Palavras-chave: ecofeminismo, decolonialidade, mulher, natureza, género.

Abstract

The present article revisits the issue of the association between Woman and Nature,
offering a more nuanced analysis of the arguments that have justified this link. The
essentialist perspective regards this bond as natural, while the constructivist
perspective sees it as contingent and historically materialist. Both explore the reasons

95



why women, and not men, have been exclusively tied to nature and placed in
opposition to culture, a dynamic that has produced psychosocial and political
ramifications persisting into the present. In this study, we examine the woman-nature
link from a decolonial ecofeminist perspective, grounded in the theoretical
frameworks of Vandana Shiva and Maria Mies, in contrast to the conception of nature
conceived by the emancipatory feminism of Simone de Beauvoir. By integrating the
colonial dimension into ecofeminist theory, it becomes evident that the knowledge
systems of populations interdependent and interconnected with nature have been
obliterated and rendered invisible by the patriarchal, capitalist, Westernized culture,
which enforces a Eurocentric, rationalist scientific paradigm. The objective of this study
is to bring to light counter-hegemonic epistemologies and perspectives, thus
overcoming the supposed exclusive dichotomy between nature and culture,
immanence and transcendence, feminine and masculine. As the article concludes, the
problem does not lie in the association of woman (or man) with the natural, but rather
in the artificial severance of humanity from nature.

Keywords: ecofeminism, decoloniality, woman, nature, gender.

96



1. Introducao

A crescente devastacdo dos bens naturais e a crise ambiental que assola o
planeta afetam de forma desigual os seres humanos, uma vez que os desastres
ambientais, a contaminacdo dos solos e dos alimentos, o lixo tdxico nuclear, a
desapropriacdo de terras, a destruicao de florestas que permitem o sustento comunal
local, a falta de acesso a agua, a fome e a pobreza atingem, principalmente, mulheres
e criancas do Sul global, configurando, assim, uma questdo socioambiental e de
género. A partir desse entendimento, surgem, na década de 60, movimentos ativistas
liderados por mulheres do mundo todo, em prol da preservacdo da natureza e de
formas sustentaveis de vida, fomentando a consolidacdo da teoria feminista ecoldgica,
mais tarde chamada de ecofeminismo: teorias e praxis que abordam as conexdes das
problematicas ambientais e feministas. De acordo com a ativista ecofeminista indiana

Vandana Shiva:

O caminho apontado pelo ecofeminismo busca colocar em evidéncia
as bases materiais do cuidado e a sustentabilidade da vida, e
denunciar os elos do sistema de dominacdo capitalista: a
invisibilizacdo, a desvalorizacdo, o menosprezo, a exploracdo, a
desapropriacdo e a apropriacao do saber, realizadas em sua maioria
por mulheres — sem as quais a sobrevivéncia humana, a producdo e a
reproducdo da cultura e da sociedade seriam impossiveis (Shiva,
1988, p. 203).

A académica ecofeminista Daniela Rosendo (2012), ao analisar o robusto
trabalho tedrico da americana Karen Warren (2000), mostra que o ecofeminismo
coloca em questdo os pilares éticos, politicos, econémicos e culturais de dois
fendmenos emergentes na modernidade: a crise ecoldgica promovida pelo capitalismo
e o patriarcado, criticando a superexploragdao do ser humano sobre a natureza, e a
dominagao e relagdo desigual do homem sobre a mulher, compreendendo que ambos
sdo parte de um mesmo fendmeno. Dessa forma, uma filosofia ecofeminista seria uma
andlise conceitual das opressdes combatidas pelos movimentos ambientalista e
feminista, feita ndo somente para descrever e apontar a realidade, mas para debater

estratégias e solucGes para a abolicdo de todas as formas de exploracao.

97



No livro Ecofeminismo (2021), principal obra utilizada para a elaboragdo deste
artigo, as autoras Vandana Shiva e Maria Mies apresentam argumentos e epistemes
ecofeministas para demonstrar que a coloniza¢ao e a subjugacdo das mulheres, de
povos “estrangeiros”, de seus saberes, de suas terras e da natureza, foram legitimados
através de ideais de “modernizacdo”, “progresso” e “desenvolvimento”, que
justificaram a destruicdao do mundo natural e a relacdo exploratéria e opressora do
homem branco contra os “outros” (mulheres, povos racializados, animais, natureza).
Adicionando a problematica da situacdo das mulheres a essa perspectiva, Mies e Shiva
(2021) questionam o entendimento de “emancipacdo”, amplamente aceito por
diversas vertentes e teorias feministas, em que a total desconexao e desvinculagao da
mulher com a natureza e com o corpo natural seriam fundamentais para conquistar

sua libertacao das opressdes patriarcais:

O conceito de emancipacdo necessariamente implicava dominio
sobre a natureza, incluindo a natureza humana e feminina, e, em
ultima andlise, essa relagdo de dominio foi responsavel pela
destruicdo ecoldgica que enfrentamos agora. Como, entdo, as
mulheres poderiam esperar alcancar sua prdpria “emancipac¢do” e a
da natureza por meio da mesma légica? (Mies; Shiva, 2021, p. 57).

Tal debate sobre a condicdo feminina e seu vinculo intrinseco com natureza,
ou, antagonicamente, o seu lugar legitimo na cultura (que s6 poderia ser obtido pela
negacdo do natural), amplamente intensificado apds a publicacdo de O Segundo Sexo,
de Simone de Beauvoir, sera retomado a seguir, para que, entdo, possamos trazer uma

perspectiva ecofeminista decolonial para a questao.

2. Elo mulher-natureza

De acordo com a antropdloga espanhola Yayo Herrero (2013), o elo mulher-
natureza se desdobra em duas correntes distintas: a essencialista ou naturalista, que
coloca a defesa da natureza como inerente as questdes de género pela associacdo
natural e bioldgica da mulher com a natureza; e a construtivista, contingente ou

historico-materialista, em que a “relagdao mulheres-natureza se sustenta na construgdao

98



social que passa pela atribuicdo de papéis que dao origem a divisdo sexual do
trabalho” (Herrero, 2013, p. 281). Ambas as correntes discorrem sobre o motivo que
fez com que exclusivamente as mulheres, e ndo os homens, tenham sido vinculadas a
natureza e colocadas em oposicdo a cultura, que, por sua vez, foi associada ao género
masculino, gerando desdobramentos e consequéncias sociais e politicas que

reverberam até a atualidade.

Uma das principais vozes da corrente construtivista, a fildsofa existencialista
Simone de Beauvoir (2014), elabora uma analise do que é uma mulher, desenvolvida
de forma comprovavel empiricamente ao longo dos dois volumes do livro O Segundo
Sexo, que resultou na principal ideia da autora, expressa através da célebre frase “nao
se nasce mulher: torna-se mulher”, ou seja, de que a identidade de género feminina
(ou masculina) ndo é inata, e sim uma construcdo social e cultural. Beauvoir (2014)
aponta para aspectos que s3ao expressamente sustentados e culturalmente

relacionados ao elo mulher-natureza:

O homem procura na mulher o Outro como Natureza e como seu
semelhante. Mas conhecemos os sentimentos ambivalentes que a
Natureza inspira ao homem. Ele a explora, mas ela o esmaga, ele
nasce dela e morre nela; é a fonte de seu ser e o reino que ele
submete a sua vontade. [...] Ora aliada, ora inimiga, apresenta-se
como o caos tenebroso de onde brota a vida, como essa vida, e como
o além para o qual tende: a mulher resume a natureza como Mae,
Esposa e Ideia (Beauvoir, 2014, p. 16).

Shiva e Mies (2021) concordam que a associacdo entre mulher e natureza
refletiu de forma definitiva nos rumos histdricos e sociais da posicao feminina no
patriarcado, fazendo com que as mulheres fossem oprimidas e exploradas pelo
homem. Uma vez que as mulheres foram percebidas como “natureza” e tiveram o
funcionamento de seus corpos comparados aos de outros mamiferos, criando-se uma
forte conexao com o natural e o instintivo, consequentemente, por oposi¢do, elas
foram vistas como desprovidas da capacidade de habitar o patamar da cultura, da

politica e de realizar abstra¢Ges racionais.

99



Embasando-se na importante contribuicdo tedrica da ecofeminista Carolyn
Merchant (2001), Shiva e Mies (2021) apontam relevantes conexdes advindas do elo
entre mulher e natureza, como a destruicdo simultanea da natureza e de corpos
femininos durante a colonizacdo e a Inquisicdo. A aniquilacdo das bruxas (erveiras,
parteiras, curandeiras, que tinham conhecimento e intimidade com a natureza)
possibilitou a ascensdo da ciéncia moderna racional e empirica, bem como a
consolidagao do ideal de mulher décil e domesticada. De acordo com as autoras,
apenas apos as bruxas, as “mulheres mas”, terem sido queimadas, torna-se possivel a
construcdo do ideal de “mulher boa”, que deve ser protegida por sua fragilidade e
dogura, e que ganha sua mdxima valoragao na figura romantizada da mae, aquela que

tem uma capacidade impar de cuidar, de sentir, de se doar, de amar:

Essa imagem da mulher foi construida como a contraimagem ao novo
homem racional moderno que precisava competir com outros
homens no mundo da economia e da politica, que se tornou a base
da riqueza moderna. Essa mulher caracterizada pelos sentimentos,
subserviente e romantizada, tornou-se a figura central do idilio
domeéstico, idilio que forneceu o local social para o qual o novo
homem poderia se retirar, para relaxar e restaurar sua humanidade
depois da competicao assassina por mais lucro, riqueza e progresso
(Mies; Shiva, 2021, p. 253).

Na sociedade patriarcal capitalista, em que se estabelece uma hierarquia
dicotOmica entre cultura-natureza, transcendéncia-imanéncia, razdo-emocdo, ainda se
faz uma leitura cultural da biologia, usando a possivel ligacdo da mulher com a
natureza para inferioriza-la e sobrecarrega-la com a maternidade e com as demandas
de cuidado. A académica ecofeminista Tania Kuhnen (2023), ao refletir sobre os
desdobramentos trazidos pela Etica do Cuidado, formulada pela psicéloga Carol
Gilligan (2021), mostra que o cuidado é tido como uma responsabilidade
exclusivamente feminina e nas familias nucleares modernas o cuidado é um dever
solitdrio. Evidencia-se, portanto, a opressdo e exploracdo de género uma vez que as
mulheres se sobrecarregam e nao sdao remuneradas, ou ganham salarios irrisorios
guando se dedicam as profissGes de cuidado (em uma sociedade capitalista onde as
relacdes de poder se intensificam com a distribuicdo desigual de tempo e de

remuneracdo financeira) e os homens, por sua vez, “sentem-se livres para realizar seus

100



planos de vida individualizados, sem assumir essas responsabilidades” (Kuhnen, 2023,
p. 29).

Para algumas vertentes tedricas feministas, as demandas da maternidade e do
cuidado sdo, portanto, tidas como os principais impeditivos na luta pela emancipacao
das mulheres dentro da légica do patriarcado. Simone de Beauvoir (2014) faz,
entretanto, uma diferenciacdo entre a situacdo da mulher e seu destino. A situagdo
atual de submissdao feminina, sustentada pela leitura enviesada de seu corpo-fémea,
faz com que a mulher seja privada de sua individualidade em prol dos interesses da
espécie, sendo a maternidade um fardo. Porém, a biologia ndo explica nem define um

destino feminino essencial, como tenta construir a cultura patriarcal:

Esses dados biolégicos sdao de extrema importancia: desempenham
na histéria da mulher um papel de primeiro plano, sdo um elemento
essencial de sua situagdo. [...] Mas o que recusamos é a ideia de que
constituem um destino imutdvel para ela. Ndo bastam para definir
uma hierarquia dos sexos; ndo explicam por que a mulher é o Outro;
ndo a condenam a conservar para sempre essa condi¢ao subordinada
(Beauvoir, 2014, p. 60).

Simone de Beauvoir (2014) afirma que o corpo é o0 nosso instrumento de
dominio do mundo e que ele “se apresenta de modo inteiramente diferente segundo
seja apreendido de uma maneira ou de outra” (Beauvoir, 2014, p. 60). Assim, seria
possivel que, sem romantizar a maternidade, nem cair em um essencialismo do
destino da mulher por seu corpo-fémea, um outro olhar do ser mulher, da relagdo com
seu corpo e com a natureza, possa elucidar novas possibilidades que fogem da légica
patriarcal em que vivemos? O ecofeminismo acredita que sim, que é possivel
pensarmos outras formas éticas e equanimes de perceber e vivenciar a interconexao

entre a humanidade, a natureza e aquilo considerado como imanéncia.

Acusadas de adotar uma postura essencialista, Mies e Shiva (2021) rebatem tal
critica argumentando que o problema ndo estd na associacdo da mulher (ou do
homem) ao natural, e sim na irreal desvinculagao do ser humano com a natureza, bem
como na adoc¢do do padrdo cientifico hegemonico dualista e racionalista como Unica

premissa valida:

101



Essa controvérsia entre visdes “essencialistas” e visGes histérico-
materialistas-marxistas sobre as mulheres e a natureza €, na minha
opinido, uma continuacdio do mesmo paradigma dualista de
pensamento que criticamos neste livro. A interpretagdo marxista ou
“materialista”, ou — como diz o jargdo hoje — a construcdo da
natureza e das mulheres, ndo é, em nossa opinido, “materialista” o
suficiente, no sentido de que a realidade do nosso globo finito, do
nosso corpo organico feminino finito e do corpo organico finito de
outros animais é idealisticamente transcendido. A condi¢do feminina
é e sempre foi uma relagdo humana com nosso corpo organico.
Somente sob o patriarcado capitalista a divisdo entre o espirito e a
matéria, o natural e o social, levam a total desvalorizacdo do
chamado natural (Mies; Shiva, 2021, p. 270).

Seguindo essa légica, Mies e Shiva (2021) mostram que, na cultura e ciéncia
hegemonicas, tudo é hierarquizado, de maneira que aquilo que foi definido como
“" ”n . . . 7 . . .
natureza” (mulheres, povos colonizados, saberes originarios, os animais, a Terra e
seus recursos naturais) foi inferiorizado, explorado e oprimido. Para questionar esse
fato, é necessario, portanto, que lancemos mao de outras epistemes e olhares, contra-

hegemonicos e contracoloniais, como faremos a seguir.

3. Questdo colonial e critica ao pensamento hegemonico

A questao colonial € um ponto fundamental e relevante a ser considerado
dentro de um olhar critico a ciéncia moderna e ao pensamento hegemonico. A
colonizacdo ndo tirou apenas a vida e as terras de povos amerindios e africanos, mas
fez com que os conhecimentos ancestrais xamanicos, a interdependéncia e respeito
com a natureza, as relacbes sociais comunitarias, a agricultura de subsisténcia e as
cosmopercepcdes matrifocais fossem aniquiladas ou invisibilizadas, possibilitando a

imposicdo das estruturas de poder modernas, patriarcais e capitalistas.

Dado este fato, foram elaboradas varias analises acerca dos desdobramentos e
consequéncias de tais apagamentos, consolidando um robusto nimero de autores que
adotam uma perspectiva decolonial: o socidlogo portugués Boaventura de Sousa

Santos (1995) cunhou o termo epistemicidio, alegando que este “foi muito mais vasto

102



que o genocidio porque ocorreu sempre que se pretendeu subalternizar, subordinar,
marginalizar, ou ilegalizar praticas e grupos sociais que podiam ameacar a expansao
capitalista” (Santos, 1995, p. 328). O sociélogo porto-riguenho Ramén Grosfoguel
(2016) corrobora com o argumento que ao genocidio dos povos amerindios, africanos
e das mulheres mortas pela Inquisicdo somou-se um epistemicidio uma vez que o
conhecimento, que era passado de geracdo em geracdo por meio da tradi¢cdo oral, foi
destruido junto com os corpos que o conheciam. A filésofa brasileira Sueli Carneiro
(2023) aprofunda a questdo do epistemicidio em sua tese de doutorado, defendendo
gue a premissa sexista e racista da superioridade europeia transforma todos que nao
sdo o “eu” (o homem branco europeu) em “outro”. Para a autora, o paradigma
hegemobnico conduz ao epistemicidio ao destruir ou desqualificar a cultura de povos

dominados.

Na medida em que formas de conhecimento diversas do padrdao ocidental
moderno sao tidas como primitivas e subdesenvolvidas, hd a “dominagdao étnica e
racial pela negacdo da legitimidade do conhecimento produzido pelos grupos
dominados e, consequentemente, de seus membros, que passam a ser ignorados
como sujeitos de conhecimento” (Carneiro, 2023, p. 87). Ao destruir, desqualificar e
negar que o “outro” seja visto como igual, é reforgada a naturalizagao e
hegemonizacdo de uma Unica forma de enxergar, vivenciar e contar o mundo, “ou seja,
o Ser constréi o Ndo-ser, subtraindo-lhe aquele conjunto de caracteristicas definidoras
do Ser Pleno: autocontrole, cultura, desenvolvimento, progresso e civilizagdao”
(Carneiro, 2023, p. 91). De acordo com o socidlogo peruano Anibal Quijano (2005), o
racismo atua como aspecto estruturante da légica moderna e colonial, configurando
uma colonialidade de poder em que corpos racialmente fora do padrao supremacista
branco sdo subalternizados, além de uma colonialidade de saber uma vez que a
producdo e a disseminac¢do de conhecimentos tidos como validos consideram apenas a

I6gica e a cultura eurocéntrica.

Cientes dessas analises e estudos decoloniais e dos desdobramentos histéricos,
sociais e culturais causados pela colonizagdo, Maria Mies e Vandana Shiva (2021)
adicionam o olhar ecofeminista a problematica, mostrando que as dicotomias razao-

emog¢do e, principalmente, cultura-natureza foram fundamentais para o

103



estabelecimento da sociedade moderna ocidentalizada, patriarcal e capitalista na
medida em que se estabeleceu que a emancipacdo da natureza e a independéncia de
processos naturais e subjetivos seria a Unica possibilidade de liberdade e felicidade do

ser humano.

Sob uma perspectiva decolonial, fica evidente que a ciéncia moderna e
eurocentrada é colonial porque esta impde uma base epistémica determinada como a
Unica possivel, servindo, assim, como um dos eixos para a dominacao colonial: o eixo
da dominacdo epistémica. Uma abordagem decolonial ndo se trata, porém, da negacao
dos avancos e acumulo cientificos, adotando uma postura negacionista e retrograda.
Muito pelo contrario, se trata, antes, de observar o papel epistemicida que tém a
imposicdo e validagdao de uma base Unica de conhecimento. Este fato se confirma
quando notamos que o desenvolvimento da ciéncia e tecnologia branca hegemonica
se deu no contexto da Inquisicdo e da colonizacdo, assumindo, portanto, uma postura
de ndo neutralidade em relacdo a género, raca e cosmovisdes diversas, vendo o

“outro” como objeto que pode ser subordinado e explorado:

Ha um paralelo entre a disseccdo e invasdo da natureza e a tortura de
mulheres no massacre das bruxas. Ambos os tipos de violéncia sdo
intrinsecos ao método da ciéncia e da tecnologia modernas. Francis
Bacon, fundador do método cientifico moderno, via a natureza como
uma bruxa cujos segredos tinham de ser arrancados a forga. [...]
Forca e violéncia constituem a base invisivel sobre a qual a ciéncia
moderna foi construida. Dai a violéncia contra as mulheres no
massacre das bruxas, e a violéncia contra a natureza que era vista
como uma mulher. Todo esse processo de desenvolvimento de
“dispositivos mecanicos” e da ciéncia moderna, contudo, ndo teria
sido possivel sem aplicar os mesmos principios de subordinagdo
violenta e exploracdo contra as col6nias e suas populagdes. Assim
como as mulheres e a natureza na Europa, as pessoas na América, na
Asia e na Africa foram tratadas como “selvagens”. Sem a riqueza
saqueada das col6nias, nem o capitalismo nem a ciéncia europeia
moderna teriam prosperado entre os séculos XVI e XIX (Mies; Shiva,
2021, p. 294).

A teodrica feminista italiana Silvia Federici (2019) corrobora com a tese de
Carolyn Merchant (2001) de que a ciéncia moderna e o método cientifico almejaram o

dominio da natureza, decretando sua morte ao confina-la dentro dos laboratdrios. A

104



caca as bruxas teve, portanto, forte ligagdo com a escravizacao de povos africanos e
com a colonizagdao de povos amerindios, contribuindo com o financiamento da
Inquisicdo - promovido pelos recursos proveniente das col6nias -, na construcdo de
novos meios de mdo de obra e de acumulacdo primitiva que concretizaram o
estabelecimento do capitalismo, e, principalmente, na legitimacdo do argumento de
gue praticas culturais, religiosas e sociais consideradas primitivas, inferiores e hereges,
ligadas a natureza em oposi¢cdo ao racional civilizatério, deveriam ser combatidas e
gue seus praticantes, tendo pacto com o demoénio ou sendo seres inferiores
animalescos e até “sem alma”, poderiam ser torturados, mortos, queimados,
escravizados ou, na melhor das hipdteses, “salvos” através da catequizacdo e da
imposicdo da cultura europeia, sendo, na verdade, oprimidos e subalternizados. E
também nesse sentido que Grosfoguel (2016) afirma que, ndo por acaso, o surgimento
de pensadores como Descartes e Kant seja contemporaneo a caca as bruxas e a
colonizacdo. Para o socidlogo, fica evidente que quando “Descartes escreveu ‘penso,
logo existo’, em Amsterdd, no ‘senso comum’ de seu tempo, o ‘Eu’ ndo poderia ser um
africano, um indigena, um muculmano, um judeu ou uma mulher (ocidental ou ndo

ocidental)” (Grosfoguel, 2016, p. 18).

A prova desta influéncia colonialista e androcéntrica moderna na produgdo do
pensamento pode ser encontrada na Etica como teoria filoséfica, como mostra a
académica ecofeminista Priscila Carvalho (2023a) ao afirmar que desde os primdrdios
da tradicdo canobnica de producdo de pensamento e conhecimento das culturas
ocidentais houve a preocupacdo em se tentar alcancar premissas universalizantes,
pautadas em uma suposta neutralidade e objetividade légico-racional que, na verdade,
“ao considerar ‘todo’ aquilo que é ‘parte’, formam uma epistemologia androcéntrica,
masculinista, nortecéntrica e racista” (Carvalho, 2023a, p. 173). Nesse contexto, é
urgente e de extrema importancia a valorizagdo de culturas e saberes que usam outras
epistemologias e premissas, trazendo um olhar critico aos canones nortecéntricos e
androcéntricos estabelecidos. Para Carvalho (2023b, p. 19), “é necessdrio
desconstruirmos o racismo estrutural e a colonialidade patriarcal”, que sao
perpetuados por costume, negligéncia ou conveniéncia dos poucos beneficidrios

dessas estruturas, tornando possivel que, principalmente, as mulheres e pessoas

105



racializadas possam resgatar praticas e saberes dos quais foram espoliadas e alienadas

(Carvalho, 2023b, p. 19).

Para a tedrica chicana Gléria Anzaldua (2015), as epistemologias e filosofias de
povos ndo ocidentalizados trazem uma fonte vital de sabedoria decolonial para o
presente e o futuro de nossa humanidade, oferecendo alternativas ao pensamento
cartesiano bindrio nortecéntrico que tem nos prendido no status quo. Através de
ensinamentos alquimicos e xamanicos de tradi¢des ancestrais, é possivel criar um novo
e mais eficaz método de pensar o mundo e melhorar as condicbes humanas,
questionando as realidades consensuais e desenvolvendo novas perspectivas, como

ideias, teorias, acles e crencas.

Uma abordagem ecofeminista decolonial é, portanto, relevante para a
contemporaneidade por criticar a razdao androcéntrica, etnocéntrica e dicotémica do
pensamento hegemonico, que estrutura o mundo em pares opostos e hierarquiza
valores como bom-mau, civilizado-selvagem, razdo-emocgdo, cultura-natureza,
formulando, dessa forma, uma ideologia de poder e de dominio que legitimou a
escravizacao e colonizacdo de povos nativos, a submissdo e exploracdao da mulher, a
destruicdo da natureza e a expropriacdo de terras dos paises do Terceiro Mundo para
beneficiar as elites do Norte, além de fomentar o epistemicidio de saberes ancestrais
de respeito e interdependéncia entre seres humanos e a natureza. Assim, teorias e
praxis feministas contra-hegemonicas, como as vertentes decoloniais e ecofeministas,
sdo fundamentais por apontarem, cada uma de sua maneira, a importancia de
considerarmos outros tipos de pressupostos, referenciais, epistemes, saberes e
culturas nos debates pela equidade e democracia sociais, de género, de raca e de

espécies.

4. “Emancipac¢ao” feminina?

Como demonstrado no tépico anterior, a divisdo e oposicdo entre natureza e
cultura foi um dos pressupostos centrais na busca pelo progresso e emancipacao do
Homem Branco, desde o Illuminismo, consolidando o pensamento ocidental
hegemonico. Cientes desse fato, Mies e Shiva (2021) mostram como os movimentos

feministas brancos e nortecéntricos corroboraram, desde sua origem, com tais

106



argumentos iluministas ao defenderem que a principal via de emancipagao feminina
seria uma convergéncia em relacdo aos homens, com o entendimento de que as
mulheres “deviam superar dentro de si mesmas o que havia sido definido como
‘natureza’, porque, nesse discurso, as mulheres foram colocadas em par com a
natureza, enquanto os homens foram vistos como os representantes da cultura”
(Mies; Shiva, 2021, p. 138). A solugdo vista por parte do movimento tedrico e social
feminista para lutar pelo fim da submissdo feminina foi, portanto, se afastar e negar
aquilo que era usado como argumento para o encarceramento das mulheres no
patriarcado: seu corpo e seu vinculo com o natural. Assim, a natureza, e
principalmente a poténcia geradora do corpo feminino, foi “identificada como um dos
maiores obstaculos a emancipacdo das mulheres” (Mies; Shiva, 2021, p. 243). Mies e
Shiva (2021) criticam a ideia de negacdo e desvinculagdo da mulher com o corpo e com
o natural como Unica solucdo contra as opressdes patriarcais, posicdo defendida,
principalmente, pela corrente do feminismo radical, corrente derivada de uma
interpretacdo parcial e, de certa forma equivocada, das andlises de Simone de
Beauvoir, uma vez que Beauvoir afirma expressamente que ndao é propriamente a
natureza o problema, mas sim a interpretacdo cultural e enviesada do sexo feminino,

da condicdo de “fémea”, que, na cultura masculinista, é inferior a de macho.

Mies e Shiva (2021) denunciam as consequéncias controversas que o
movimento feminista de desconexdo do corpo e da natureza causou: ao olharem para
a fertilidade e para o corpo natural como doengas a serem curadas, as mulheres
acabaram entregando seus poderes de geracdo de vida nas maos de inovacdes
tecnoldgicas e tratamentos médicos, fazendo com que, seguindo a ldgica dessa
perspectiva, “a libertacdo das mulheres emerja do Utero artificial, a racionalizacdo final
do comportamento reprodutivo” (Mies; Shiva, 2021, p. 309). A total negacdo de seu
corpo transforma as mulheres em passivas, substituindo seu conhecimento organico e
ancestral por conhecimentos mediados por meédicos, cientistas e maquinas e,
consequentemente, pelo controle do Estado. Assim, a tentativa de emancipagao
feminina em relacdo a sua “fertilidade selvagem” e ao “natural” pode gerar, na

realidade, maior alienagao, objetificacao e subordinag¢ao ao paradigma patriarcal:

107



A maternidade, a capacidade das mulheres de gerar filhos, é
transformada de um processo criativo, no qual a mulher cooperou
com seu corpo como ser humano ativo, para um processo de
produgdo industrial. Nesse processo, ndo apenas a simbiose entre
mde e filho é interrompida, mas todo o processo é racionalizado,
objetivado, planejado e controlado por especialistas médicos. Mais
do que nunca, a mulher é objetificada e se torna passiva. Sob o
patriarcado, ela sempre foi um objeto dos sujeitos masculinos, mas
nas novas tecnologias reprodutivas ela ndo é mais um objeto inteiro,
sendo uma série de objetos que podem ser isolados, examinados,
recombinados, vendidos, contratados ou simplesmente descartados,
como o6vulos que ndo sdo usados para experimentacdo ou
fertilizacdo. Isso significa que a integridade da mulher como pessoa
humana, como individuo, como ser integral e indivisivel, é destruida
(Mies; Shiva, 2021, p. 306).

Questionando alguns conceitos-chave do movimento feminista branco do norte
global como “emancipac¢do”, “autodeterminacdo” e “capacidade de transcendéncia”,
Mies e Shiva (2021) dedicam em seu livro um subcapitulo, intitulado A heranca
lluminista de Simone de Beauvoir, evidenciando como a tentativa de desconexao da
mulher com seu corpo, com a natureza e com a imanéncia nao foram suficientes para
trazer equidade de género e o fim das opressdes patriarcais, pelo menos ndo para a

maioria das mulheres.

A teoria de Simone de Beauvoir deu voz a mulher para reivindicar uma
equiparacdo a “transcendéncia” masculina, alcancando a autodeterminacdo de agir
conforme suas vontades, podendo escolher focar seu tempo em praticas politicas,
culturais e sociais, em sua carreira, em vez de estar presa a imanéncia de parir, cuidar
dos filhos e da casa. Sem o movimento analitico de Beauvoir, os pressupostos
contemporaneos que Shiva e Mies utilizam, bem como a postura militante e
académica que ocupam, ndo seriam possiveis. Era preciso, portanto, no momento
histérico vivenciado por Beauvoir, exortar as mulheres a ocuparem o espacgo publico.
Reconhecendo a importadncia da teoria de Beauvoir para o movimento feminista como
um todo, o problema de sua fala estaria, para Mies e Shiva (2021), na premissa
lluminista de precisar se afastar e negar o natural, o corpo fisico, o “selvagem”, a

natureza, para que seja possivel um “progresso racional”, recorrendo, desta forma, ao

108



pensamento eurocéntrico colonial hierdrquico, bindrio e opositor, enfatizando uma

suposta dicotomia excludente entre natureza e cultura, imanéncia e transcendéncia:
Nds, como mulheres, precisamos, de acordo com Beauvoir, enfrentar
os problemas do conflito entre nosso ser consciente como individuo
autébnomo e nosso ser fisico, nosso corpo feminino. Mesmo que
concordemos com Beauvoir de que foi obra dos homens trancar as
mulheres na imanéncia (na vida, no cotidiano, na cozinha, nos meros
ciclos de vida, biologia), precisamos nos perguntar como a

autodeterminagdo pode ser possivel dentro dessa estrutura (Mies;
Shiva, 2021, p. 362).

A Mulher, descrita a partir da realidade e do ponto de vista de Beauvoir, ou
seja, uma mulher branca de classe média-alta, nascida no norte global, parece ndo
perceber que, vivenciando a realidade imposta pela sociedade capitalista, estruturada
na légica racista e colonial, a possibilidade de conquistar sua autodeterminacdo é
obtida, na maioria das vezes, pela sujeicao de outras mulheres, mulheres racializadas e
de classe social vulneravel. Numa cultura em que se pensa na realizacdo individual
acima da coletiva, o trabalho de diversas pessoas, como faxineiras, cozinheiras,
copeiras, empregadas domésticas, babas, lixeiros etc., continua ndo sendo valorizado,
apesar da sua importancia para que as cidades e os lares nucleares funcionem
harmoniosamente, permitindo que o “individuo autodeterminado” tenha liberdade
para cumprir suas metas pessoais. Quantas mulheres continuam realizando o trabalho
imanente da vida cotidiana em condi¢Oes precarias, com saldrios que quase nao
possibilitam sua existéncia de forma digna, para que uma mulher da elite possa
realizar seus objetivos? Seguindo o mesmo raciocinio, para que as mulheres do norte
possam comprar suas roupas, sapatos e celulares adquiridos com o dinheiro advindo
de suas carreiras “autodeterminadas e transcendentes”, quantas pessoas do Sul global
precisam trabalhar em situacdes andlogas a escraviddo para baratear o custo destes
produtos? Quanta sujeicdo e destruicdo da natureza e do meio ambiente é necessdria
para a obtencdo da matéria-prima que permite a confeccdo em larga escala de tais
bens? Assim, Mies e Shiva (2021) demonstram que se aplicarmos tal premissa de
autodeterminacdo em func¢do da sujeicdo de outros, estaremos sempre condenados a

perpetuar padrdes de opressao:

109



Embora afirme claramente que a autodeterminagdo masculina se
baseia na sujeicao e determinagao-por-outrem das mulheres e da
natureza, Beauvoir espera alcangar a autodetermina¢do feminina
seguindo exatamente a mesma ldgica, que precisa significar, no
entanto, a sujei¢cdo de algum outro Outro. Pois, de acordo com esse
paradigma, sem objeto ndo ha sujeito, sem imanéncia ndo ha
transcendéncia, sem escraviddo ndo ha liberdade. Quem entdo é o
Outro para as mulheres? Essa é a pergunta de Beauvoir (Mies; Shiva,
2021, p. 363).

Segundo Mies e Shiva (2021), o fator fundamental elencado por Beauvoir como

Ill

impeditivo da “emancipac¢do” das mulheres, o principal “outro” que deve ser sujeitado
para a autodeterminacdo feminina é seu corpo imanente, sua fertilidade “selvagem”.
Assim, seguindo esta légica lluminista, as mulheres comecam a ver seus préprios
corpos como “algo separado do eu, ou até mesmo como seu inimigo” (Mies; Shiva,
2021, p. 360). Com a desconexdo total de seus corpos fisicos, as mulheres sentem que
estdo se afastando da imanéncia, quando estdo, na verdade, se alienando e confiando
cegamente sua saude fisica e reprodutiva aos médicos e cientistas, além de causar
danos a elas proprias ao wusar, por exemplo, anticoncepcionais hormonais
indiscriminadamente por toda a vida, sem se atentar aos efeitos colaterais, muitas
vezes fatais, destes medicamentos. Assim, é promovida uma “ilusdo de
autodeterminacdo e liberdade de escolha, com a permissdo de optar por pilulas rosas,
verdes ou douradas” (Mies; Shiva, 2021, p. 365)'°. Uma vez que o afastamento em
relacdo ao corpo e a imanéncia ndo foi suficiente para a “emancipa¢dao” da maioria das
mulheres das opressdes capitalistas e patriarcais, é preciso, de acordo com Mies e
Shiva (2021) lancar mado de uma visdao ecofeminista, trazendo um olhar mais amplo
para as questdes sexuais e reprodutivas:

Uma perspectiva ecofeminista, no entanto, é ndo olhar para a

reproducdo isoladamente, mas vé-la a luz das relagbes humanas

entre homens e mulheres, da divisdo sexual do trabalho, das relacGes

sexuais e da situacdo econdmica, politica e social de modo geral —
todas, no momento, sdo influenciadas pela ideologia e pela pratica

g importante ndo negligenciar, entretanto, a experiéncia de muitas mulheres, com e sem utero, que
se beneficiam das terapias hormonais, fundamentais para a qualidade de vida destas mulheres. Da
mesma forma, ndo se pretende impor a valorizagdo do corpo e da fertilidade como condicdo
determinante para uma vivéncia feminina consciente. Estas escolhas também se referem a autonomia e
a vivéncia singular de cada mulher e ndo podem ser lidas de forma genérica e taxativa como “alienagado
feminina”.

110



patriarcal e capitalista. Assim, uma exigéncia primaria é que as
mulheres recuperem mais autonomia no que diz respeito a sua
sexualidade e as suas capacidades de procriagdo. Isso implica,
primeiro, que as mulheres comecem a superar a alienagdo em
relagdo ao préprio corpo e aprender a ser um s6 ente com ele (Mies;
Shiva, 2021, p. 458).

5. Perspectiva ecofeminista decolonial: interdependéncia, interconexdo,

sagrado, cuidado

Ao se considerar outras cosmopercepgdes e saberes, como de povos originarios
do Sul global, ganham forca e relevancia conceitos de interdependéncia, preservacao,
cuidado, interconexdo, sagrado, subsisténcia, conceitos esses que se opdem aos ideais
ocidentais hegemonicos de independéncia, autonomia, crescimento e progresso.
Rejeitando que a felicidade do ser humano dependa de um processo continuo de
emancipacdo da natureza e da dominancia da razdo e da racionalidade, Mies e Shiva
(2021) defendem o caminho ecofeminista de respeito, preservacdo, cuidado e

cooperagao:

Uma perspectiva ecofeminista propde a necessidade de uma nova
cosmologia e uma nova antropologia que reconhe¢a que a vida na
natureza (que inclui os seres humanos) é mantida por meio da
cooperacdo, do cuidado mutuo e do amor. S6 assim seremos capazes
de respeitar e preservar a diversidade de todas as formas de vida,
incluindo suas expressGes culturais, como verdadeiras fontes de
nosso bem-estar e nossa felicidade (Mies; Shiva, 2021, p. 56).

De acordo com as autoras, mesmo que possa haver o conhecimento cientifico,
ainda somos uma parte inseparavel da natureza. Nao podemos negar a finitude dos
recursos do nosso planeta, os ciclos naturais de vida e morte, o fato de que nascemos
das mulheres e de que um dia morreremos. Nossa realidade, nossa existéncia terrena
e imanente n3o nos possibilita, portanto, “transcender o reino da necessidade”, mas,
sim, nos possibilita desenvolver uma perspectiva de uma “boa vida dentro dos limites

da necessidade, da natureza” (Mies; Shiva, 2021, p. 58).

111



Para Mies e Shiva (2021), a biodiversidade é a riqueza viva do planeta, é a base
da vida, um bem comum que ndo deve ser expropriado por patentes e propriedades
privadas de grandes corporacdes. E urgente, portanto, resgatarmos e valorizarmos a
perspectiva de subsisténcia, praticada por diversas populacdes do Sul global. A
perspectiva de subsisténcia ndo se baseia em um modelo orientado para o
crescimento, consumismo e industrialismo, nem no entendimento de que a Terra é
apenas matéria-prima a ser explorada, trazendo, assim, importantes reflexdes e

oposicoes a sociedade capitalista:

Chamamos essa visdo de perspectiva de subsisténcia, porque
“transcender” a natureza ndo pode mais ser justificado; em lugar
disso, o potencial de subsisténcia da natureza em todas as suas
dimensbes e manifestacGes deve ser nutrido e conservado. A
liberdade dentro do reino da necessidade pode ser universalizada
para todos; a liberdade da necessidade sé pode estar disponivel para
alguns (Mies; Shiva, 2021, p. 58).

Assim, o valor econdmico nas sociedades de subsisténcia ndo envolve apenas
dinheiro ou pre¢co do mercado, e sim “uma medida de como a vida na Terra e a vida
humana sdo protegidas” (Mies; Shiva, 2021, p. 26). Esses valores sdo de grande
importancia se quisermos propor o fim da opressao e submissao de seres humanos e
demais animais, além de combater a destrui¢do atual do nosso planeta, pois “a vida na
Terra pode ser preservada apenas se as pessoas comegarem a considerar de novo
todas as formas de vida como sagradas e respeita-las como tal” (Mies; Shiva, 2021, p.

71).

Nessa perspectiva, Mies e Shiva (2021) alegam que, para muitas mulheres do
Sul global, fazer uma separacdo entre o espiritual e o material ndo s ndo é desejado,
como ndo é possivel. Essas mulheres lutam pela manutencdo e conservacdo da
natureza, que é sua base de sobrevivéncia, mas também a respeitam e a celebram
como entidade maior que proporciona a vida. Assim, “o termo Mae Terra n3do precisa
ser colocado entre aspas para elas, porque consideram a Terra um ser vivo que
garante sua proépria sobrevivéncia e a de todos os seus semelhantes” (Mies; Shiva,

2021, p. 73). Tal sacralidade, tal visdo do sagrado, ndo esta manifestada em uma

112



divindade abstrata e transcendente de outro mundo, mas, sim, na imanéncia das
coisas que fazem parte do seu dia a dia, na percepc¢ao do vinculo de interdependéncia
e conectividade que liga tudo e todos de forma definitiva. Essa dimensao espiritual da
vida, “esse tipo de imanéncia enraizada na producdo de subsisténcia diaria” (Mies;
Shiva, 2021, p. 73) é estranha ao olhar do pensamento hegemonico, que deprecia e

nega essa dimensao:

Ja que o solo é a mae sagrada, o Utero da vida na natureza e na
sociedade, sua inviolabilidade tem sido o principio organizador para
sociedades que o “desenvolvimento” considera retrogradas e
primitivas. Mas essas pessoas sdo nossas contemporaneas. Elas
diferem de nds ndo por pertencerem a um passado, mas por terem
um conceito diferente do que é sagrado, do que deve ser preservado.
O sagrado é o vinculo que conecta a parte e o todo (Mies; Shiva,
2021, p. 186).

Um forte exemplo da valorizagdo culturalmente positiva do corpo feminino, da
ritualistica dedicada a uma Deusa-mde, da interconexdao do ser humano com a
natureza e do cuidado mutuo entre toda a comunidade, ou seja, completamente
diversa da forma ocidental de ser e estar no mundo, pode ser vista nas sociedades
matrifocais. Tais sociedades foram estudadas ao longo dos ultimos 40 anos pela
filésofa alema Heide Goéttner-Abendroth (2004), possibilitando a criacdo da “teoria do
matriarcado”, uma estrutura com fundamentacdo cientifica e metodoldgica vdlida e
aplicavel para descrever todas as sociedades matrifocais do passado e do presente,
pautada ndo somente em estudos antropolégicos das antigas sociedades paleoliticas e
neoliticas, mas em pesquisa de campo com diversas populacdes mundiais que vivem
atualmente neste tipo de sociedade, como os Mosuo (China), Khasi (india), Akan (Gana

e Costa do Marfim), Nagovisi (Nova Guiné), Bribri (Costa Rica), entre outros.

A “teoria do matriarcado” (Gottner-Abendroth, 2004) é subdividida e analisada
a partir de quatro aspectos: econémicos, sociais, politicos e culturais. No ambito
econdmico, as sociedades matrifocais sdo comunidades de reciprocidade, sem
propriedade privada, com terras comunitarias para agricultura de subsisténcia; no
ambito social, essas sociedades tém uma relagdo horizontal e sem hierarquia, em que

as mulheres e homens desfrutam de liberdade sexual e as familias se encontram em

113



grandes clds matrilineares e matrilocais onde cada individuo tem direitos, deveres,
responsabilidades e senso de pertencimento em relacdo a sua familia materna; ja no
ambito politico as decisdes sdao tomadas de forma consensual, tendo em vista o bem
comum, sem distincdo de classes sociais e sem estruturas de dominacdo ou
subordinacao; por fim, no ambito cultural sdo praticadas sabedorias, manifestacdes e
ritos espirituais ligados a natureza, a ancestralidade e a divindades femininas
geradoras de vida-morte, em comunhado e integracdo com a Terra, sem a existéncia de

uma visdo moralista e maniqueista de bem e mal.

Assim como as sociedades matrifocais, varias outras culturas ao redor do globo,
principalmente de povos do Sul - que foram destruidas e invisibilizadas pela cultura
eurocéntrica - nos trazem, a partir de sua forma de habitar e de olhar para o mundo,
possibilidades de reflexdo, questionamento e problematizacdo em relagdo a ldgica e
moral hegemoOnicas e a sociedade patriarcal capitalista em que vivemos, sendo,
portanto, relevantes e necessarias na luta contra as opressdes de género, raca e

espécie e contra o apagamento e a deslegitimacao de epistemes decoloniais.

Para Mies e Shiva (2021), o mundo terd relagdes mais equanimes apenas
guando os homens voltarem seus olhares para as conexdes vivas, para a importancia
do apego, do cotidiano, de dividir e se responsabilizar pelos fardos da imanéncia, e
nao, pelo contrdrio, quando as mulheres completarem uma total desconexdo e
separacdo de sua corporalidade, realizando “uma ‘ascensdo’ ao reino da
transcendéncia masculina” (Mies; Shiva, 2021, p. 366). Homens e mulheres deveriam,
portanto, compartilhar a responsabilidade pela manutencdo da vida, dos cuidados da
casa, das criangas, dos idosos, dos vulnerdveis, da natureza, de modo que todos
percebessem que a preservacdo da vida é mais importante do que os lucros do
trabalho assalariado. Assim, “é hora de mulheres e homens comecarem a entender
gue a natureza ndo é nossa inimiga, que NOSso corpo nNdo € nosso inimigo, que nossas

mades ndo sdo nossas inimigas” (Mies; Shiva, 2021, p. 366).

O olhar consciente da mulher para seu corpo que possibilita, caso seja sua
vontade, gerar a vida, bem como as demandas de cuidado, se realizadas de forma

consciente e compartilhada entre toda comunidade, ndo sdao impeditivos para o

114



desenvolvimento sauddvel das potencialidades culturais, politicas, sociais e das
abstracdes racionais desejadas pelo ser humano, sua capacidade de transcendéncia.
Pelo contrario, a consciéncia da sacralidade da imanéncia e da interconexdo vital da
natureza com a humanidade é fundamental para que possamos criar outros
pertencimentos éticos, interdependentes e equanimes do ser humano com seus pares,

com os demais animais e com o mundo que habita.

6. Referéncias bibliograficas

ANZALDUA, Gloria. Light in the Dark. Luz en lo oscuro. Duke University Press, 2015.

CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de Racialidade: a construcdo do outro como ndo ser como
fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023.

CARVALHO, Priscila T. Em busca de uma identidade brasiliana. In: O que é o feminismo
Decolonial, p. 17-19. CULT, ed. 262, 2023(b).

CARVALHO, Priscila T. Etica canénica e ética feminista: o ethos obducto do ponto de
vista masculinista. In: Filosofia Feminista. Sdo Paulo: Editora Senac, 2023(a).

DE BEAUVOIR, Simone. O segundo sexo. Nova Fronteira, 2014.

FEDERICI, Silvia. Calibd e a bruxa: mulheres, corpos e acumulacdo primitiva. Sdo Paulo:
Elefante, 2019.

GILLIGAN, Carol. Uma voz diferente: teoria psicoldgica e o desenvolvimento feminino.
Editora Vozes, 2021.

GOTTNER-ABENDROTH, Heide. Matriarchal society: Definition and theory. In: The Gift,
A Feminist Analysis, p. 69-80, 2004.

GROSFOGUEL, Ramon. A estrutura do conhecimento nas universidades ocidentalizadas:
racismo/sexismo epistémico e os quatro genocidios/epistemicidios do longo século
XVI. Sociedade e Estado, v. 31, p. 25-49, 2016.

HERRERO, Yayo. Miradas Ecofeministas para transitar a um mundo justo y sostenible.
Revista da Economia Critica, n. 16, p. 278-307, 2013.

KUHNEN, Tania A. Etica do Cuidado. In: Filosofia Feminista. S3o Paulo: Senac, 2023.

115



MERCHANT, Carolyn. The death of nature. Environmental philosophy: From animal
rights to radical ecology, p. 322-342, 2001.

MIES, Maria; SHIVA, Vandana. Ecofeminismo. S3o Paulo: Luas, 2021.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In:
LANDER, E. (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e Ciéncias Sociais. Buenos
Aires: CLACSO, p. 227-278, 2005.

ROSENDO, Daniela. Etica sensivel ao cuidado: alcance e limites da filosofia
ecofeminista de Warren. 2012.

SANTOS, Boaventura de Souza. Pela mdo de Alice. Sao Paulo: Cortez, 1995.

SHIVA, Vandana. Staying alive: Women, ecology, and survival in India. New Delhi: Kali
for Women, 1988.

WARREN, Karen J. Ecofeminist Philosophy: a western perspective on what it is and why
it Matters. Rowman & Littlefield Publishers, 2000.

116



As relacOes sociais de género na inversao dos papéis em
processos-crime de defloramento na Comarca de Vigia, PA
(1930-1939)"
Marcelo Costa Dias’
Mestrando em Histéria na Universidade Federal do Para (UFPA)
Belém, Brasil
marcelo.dias@ifch.ufpa.br
Natalia Priscila dos Anjos Lameira
Graduada em Historia, Universidade Estadual do Para (UEPA)
Belém, Brasil

nataliaanjos38@gmail.com

Resumo

O artigo tem como obijetivo trazer a reflexdo as representacdes das mulheres e o papel
social de género nos autos processuais de defloramento da década de 1930 na
comarca de Vigia, Pard. Desse modo, procuramos demonstrar as estratégias que eram
utilizadas na defesa dos acusados para desmoralizar a honestidade das jovens
ofendidas perante a sociedade e a Justica. Ainda, tendo por base o que a historiografia
tem por longa duragao, abrimos espagos a reflexao de continuidades, no século atual,
de mentalidades e praticas de controle social, moral e sexual que cerceiam a vida das
mulheres, colocando suas falas em descrédito, assim como ocorrera nos processos-
crime analisados. Para tal, partimos dos aspectos metodolégicos de Carlos Ginzburg,
onde a partir da diminuicdo da lente de andlise e das pistas entrelacadas nos
documentos, tornou-se possivel fazer as pertinentes discussdes neste trabalho.

Palavras-chave: Defloramento, Vigia-PA, Rela¢Ges de Género, Honestidade, Moral.
Abstract

The article aims to reflect on the representations of women and the social role of
gender in the deflowering procedural records from the 1930s in the district of Vigia,
Pard. In this way, we seek to demonstrate the strategies that were used in the defense

'0s erros ortograficos presentes nas citagdes diretas das fontes documentais primarias foram corrigidos,
desde que ndo alterado o sentido pretendido da citagdo, de modo a manter a adequacdo ao Acordo
Ortografico da Lingua Portuguesa.

? Bolsista CNPq/PAF.

117



of the accused to undermine the honesty of the offended young women before society
and justice. Also, based on what historiography considers as long term, we open up
spaces for reflection on the continuities, in the current century, of mentalities and
practices of social, moral and sexual control that restrict women's lives, discrediting
their testimonies, as occurred in the criminal cases analyzed.. To this end, we build on
the methodological aspects of Carlo Ginzburg, where, by narrowing the analytical lens
and the clues intertwined in the documents, it became possible to carry out the
pertinent discussions in this work.

Keywords: Defloration, Vigia-PA, Gender Relations, Honesty, Moral.

118



Introdugao

O defloramento, como fendmeno social e juridico, tem sido objeto de estudo e
debate em diversos contextos ao longo da histéria. Este artigo propde explorar esse
fendmeno na Comarca de Vigia, PA, no periodo de 1930 a 1939, sob a perspectiva da
promessa que se torna crime, desvelando as mudancas sociais e juridicas em torno de
questdes de género e papéis sexuais. Além disso, procurou-se compreender as
inversdes de papéis dentro do campo juridico, tendo em vista que, ainda que fossem
defloradas, cabia a elas a comprovag3o da sua honestidade perante a justica.>

No recorte cronolégico das fontes analisadas, o cédigo penal ainda em vigor era
o de 1890, em que, nas linhas do seu artigo 267, o crime de defloramento é definido
como “o ato de deflorar uma mulher de menor idade, empregando sedugdo, engano
ou fraude” (Brasil, 1890), ou seja, o desvirginamento de moca “honesta” antes do
casamento quando se tem o consentimento da ofendida, ndo existindo o uso de
violéncia fisica. Esse coédigo penal passou por diversas mudancas em decorréncia das
muitas falhas que seus artigos apresentavam, perdurando até o ano de 1940, quando
se tem o estabelecimento de um novo cédigo penal, no qual o termo defloramento é
substituido por crime de sedugdo. Apesar do estabelecimento do novo cddigo sobre o
crime de defloramento/seducdo, ambos levavam em consideracdo ndo o bem-estar
das jovens defloradas, mas, sim, os costumes da sociedade.

Considerando as construgdes sociais de género, é importante compreender
como a feminilidade e a masculinidade sdo moldadas e reproduzidas, influenciando as
relacdes de poder e hierarquias que permeiam casos de defloramento. Além disso, as
normas e expectativas sociais relacionadas a sexualidade desempenham um papel
fundamental na compreensdao dos processos-crime de defloramento, evidenciando a
complexidade das relagOes interpessoais e das representacdes sociais envolvidas.

O sistema patriarcal é uma dessas estruturas que permeiam

consubstancialmente os comportamentos das mulheres nesse periodo, controlando

3 Esse trabalho faz parte de uma pesquisa maior que foi a nossa monografia de conclusdo de curso,
defendida na Universidade Estadual do Para (UEPA). Compreendemos a sua relevancia ao propor a
discussdo sobre as condi¢Ges sociais de existéncia das mocas defloradas dentro de um cotidiano
marcado pela desigualdade e violéncia de género, no qual mulheres acabavam se tornando as
verdadeiras rés em processos-crimes, pois eram sobre os seus corpos que recaia o controle moralista da
sociedade e dos dispositivos legais, e era sobre suas a¢des que as duvidas eram langadas.

119



seus corpos. A sexualidade, principalmente feminina, é constantemente vigiada, a
imagem de “ser inferior” é difundida como normal. Percebe-se a partir das analises
dos processos de defloramento que a sociedade era pautada dentro da mentalidade
androcéntrica que colocava o pensamento, acdes e representacdes do sexo masculino
como modelo padrao e correto na sociedade, assim marginalizando as mulheres a
lugares subalternos (Lerner, 2019).

Na década de 1930, a honradez é compreendida dentro de uma dualidade: se,
por um lado, ela representava o alicerce da familia, por outro, configurava-se de
maneira distinta, dependendo do sexo. Nas mulheres, a honra representava a
preservacao da sua “[...] pureza e a dignidade de seu prdprio corpo, enquanto para os
homens a honra seria exterior a ele, estando vinculada a pureza e honestidade sexual
das mulheres de sua familia — esposa, irma ou filha —, cujo controle cabia a eles”
(March, 2010, p. 24).

Nessa perspectiva, Joan Scott (1995), historiadora norte-americana, estuda a
categoria género para além das diferencas corpdreas, conceitua tal categoria partindo
de duas premissas — as relacdes sociais e as representacdes de poder — que, apesar de
estarem conectadas entre si, devem ser analisadas criticamente de formas diferentes.
Segundo Joan Scott:

O nucleo essencial da definicdo baseia-se na conexdo integral entre
duas proposi¢des: o género é um elemento constitutivo de relagdes
sociais baseado nas diferengas percebidas entre os sexos, e o género
é uma forma primeira de significar as rela¢cdes de poder (Scott, 1995,
p. 21).

Dessa forma, a questdo de género na sociedade é algo complexo, ligado ndo
somente as diferencas fisicas que sdo constituidas ao longo do desenvolvimento do
corpo feminino e do corpo masculino, mas também relacionado as transformacgdes da
sociedade, as quais fazem com que novas representacdes sejam desenvolvidas,
estando permeadas por interesses de instituicdes que compdem o Estado.

Sendo assim, a construcdo do género perpassa tanto as relagées sociais que sao
encadeadas pelos sujeitos em sociedade, assim como se estabelece como matriz

constitutiva das relacdes de poder, levando em consideragdo que “[...] os sujeitos se

120



relacionam e se organizam através de representacdes desiguais e assimétricas|...]”
(Pulcino, 2014, p. 3).

Levando em consideracdao as fontes documentais analisadas nesta pesquisa,
apesar dos crimes sexuais, conhecidos também como crimes contra a honra, se
fazerem-se presentes no seio familiar de ricos e pobres, nos processos analisados, as
ofendidas eram todas pobres.

Isso ndo significava que os familiares ou porventura até mesmo a moga
deflorada de classe média ou rica ndo utilizasse do aparato juridico como forma de
restabelecer a honra perdida. O que ocorria, na maioria das vezes, era a resolucdo
desses casos no ambito privado, para proteger a imagem das familias financeiramente
mais abastadas (Caulfield, 2000). Situacdo pouco provdvel para mogas como
Sebastiana (ASCA, 1931) que, além de 6rfa de pai e mae, era pobre.

Metodologicamente, a pesquisa esta fundamentada nas concepgdes de Carlo
Ginzburg (2006): partimos dos “rastros” que se encontram nas pec¢as documentais, 0s
guais nos possibilitaram compreender as entrelinhas da polifonia das narrativas, em
especial as questdes morais, de género e de classe social que se fazem presentes nas
declarages dos sujeitos sociais que compdem os autos de defloramento e que visam a
desmoralizar as ofendidas diante da sociedade, para que o ofensor possa ser

inocentado do seu ato contra elas.

Quando os papéis se invertem: de ofendida a acusada

”? No contexto dos

“Prostituta”, “se dava ao prazer”, “nfio era mais moga
processos de defloramento submeter a figura da moga ofendida a um papel de mulher
desonrosa é algo compartilhado em todos os treze processos analisados. Havia a todo
o momento, tentativas de colocar em xeque que as ofendidas ndo eram mocgas
honestas e, dessa forma, ndo deveriam ser assistidas nas linhas da lei. Tendo em vista
que, para além da confirmacdo do desvirginamento, um fator determinante para a

continuacdo dos processos era a comprovacdo de honestidade das mocas defloradas,

ou seja, era necessario ser atestado que o crime havia sido cometido utilizando um dos

* Termos elencados em autos processuais de defloramento - ASCA, 1930-1939.

121



trés requisitos do artigo 267: promessa, engano ou fraude. Por hipétese nenhuma
deveria ser comprovado que tais mulheres ndo seguiam os padrdes morais da
sociedade, ou seja, que eram pessoas desonrosas ou que se deram ao ato sexual por
livre e espontdanea vontade, sem justificativas para tal. Nas palavras de Cristina

Cancela:

Deteriorar a imagem da menina ofendida foi um dos principais
artificios usados por esses personagens masculinos para se eximir do
possivel julgamento de procedéncia de um processo. Orientados por
advogados e funciondrios das chefaturas de seguranga, ou mesmo
por conhecidos, eles procuravam, em seus argumentos, evidenciar
que a mulher de quem estavam tratando ndo possuia as
prerrogativas de moga honesta e de bom comportamento
necessarias para que tivesse alguma possibilidade de ser enquadrada
nos conceitos valorativos prescritos pela jurisprudéncia que versava
acerca desses “delitos contra a honra das familias” (Cancela, 2022, p.
96-97).

Ao elucidar como a imagem das mulheres era deteriorada nas narrativas dentro
dos processos-crime, Cristina Cancela reforca a procura incessante dos mecanismos de
defesa do acusado em transformar a “vitima” em réu, utilizando, para tal, os proprios
padrdes morais em voga na sociedade. Essas falas que visavam aproximar ao maximo a
jovem deflorada de uma vida de promiscuidade é compartilhada em todas as pecas
documentais analisadas. Ainda que essas narrativas advindas da fala do réu, do
advogado e das testemunhas de defesa nao trouxessem provas concretas sobre o que
era disseminado sobre a figura dessas mocas, sendo advindas muito mais de boatos,
isso era o suficiente para ascender faiscas de duvidas sobre a honradez das ofendidas.

Em uma sociedade patriarcal, miségina e marcada pela violéncia de género, na
qual a figura masculina era sobreposta a feminina, enquadrando as jovens mulheres
em espacos sociais restritos, onde a vigilancia sobre seus corpos era constante, ndo era
raro a utilizacdo de discursos trajados de esteredtipos, com o objetivo de por a
conduta da mulher a prova, que ressaltavam uma imagem dos acusados como sujeitos
passivos e injusticados, sendo eles vitimas de calUnias nas agdes judiciais, como no
processo de lzaura, em que o réu postula “[...] que nunca teve rela¢des sexuais com a

jovem [...] [e] que procuram manchar a sua reputacdo social” (ASCA, 1931, p. 10).

122



Ndo somente no caso de lzaura, mas no decorrer dos outros processos
criminais, vdo emergindo varias narrativas que procuravam sempre inverter os papéis
nas ag¢des judiciais, o suficiente para gerar incertezas sobre a moralidade do crime em
guestdo, subvertendo a situacdo a favor do acusado.

Em 1933 (ASCA, 1932), Leonardo Meireles, de 21 anos de idade, lavrador,
sabendo ler e escrever, civilmente casado, prestou depoimento na delegacia de policia
da comarca de Vigia sobre a acusacao de ser o autor do defloramento da menor Maria
Lucila, de 15 anos de idade, doméstica, sabendo ler e escrever. Segundo o acusado, ao
encontrar com a ofendida no mato nas proximidades de um poco, disse a ela que era
casado e foi surpreendido pela fala de Maria Lucila Ihe afirmando que n3do era mais
moca, ndo sendo esse fato de conhecimento do pai e do irmdo dela. Apesar de
Leonardo reconhecer que praticou mais de uma vez relagdo sexual com a ofendida,
guestiona como poderia ser ele o deflorador sendo que a proponente ndo era mais
virgem.

Em contraposicdo, nas suas declaragdes, Maria Lucila afirma que foi seduzida
por Leonardo com promessas de casamento e que por muito tempo vinha mantendo
relagGes de namoro com o acusado. No dia do seu defloramento, encontrou-o no pog¢o

onde tinha ido buscar dgua e ele:

[...] convidou a declarante para ir com ele até o mato; que a comeco
a mesma recusou e, como Leonardo investisse com agrados, aceitou
o convite e se encaminharam para um mato préximo; que la
chegando Lleonardo, com promessas de casamento, com promessas
de casamento conseguiu deflora-ladefloral-a, tendo nessa ocasido
sentindo muitas dores e ficado com as suas roupas de baixo sujas de
sangue; que dali Lleonardo foi para o seu trabalho e a declarante se
dirigiu novamente para o po¢o onde lavou as mencionadas roupas
[...] (ASCA, 1932, p. 22).

No curso do processo, na tentativa de se isentar da culpa, Leonardo, além de
trazer uma versdao totalmente avessa a declaracdo da ofendida, questiona alguns
elementos da acusacdo, dentre eles, sdo contestadas as falas das testemunhas
consideradas por ele como falhas e inconsistentes, frutos somente de fofocas, pois
nenhuma conseguiu afirmar de fato se existia relagao de namoro dele com a ofendida.

A primeira testemunha de acusacdo, Ataliba Wenceslau Barbosa, de 26 anos de

idade, comprometendo-se em falar a verdade sobre ocorrido, disse “[...] que nada

123



sabe com relacdo ao fato de que trata a denuncia, pois estava para uma viagem como
também nao tem conhecimento do proceder de Maria Lucila Marques” (ASCA, 1932, p.
55). Ja a segunda testemunha, Sebastido Lopes Corréa, de 54 anos de idade, pontuou
sobre o fato que:

[...] ja nos fins do ano préximo a menor, digo, menor Filomena
Marques da Silva, irma de Maria Lucila Marques da Silva, quando
trabalhava na capina de um ro¢ado com sua mulher, Luzia dos
Santos, disse a esta nestes termos - ndo sabe nha Luzia, Lucila minha
irma foi deflorada - ndo declarando, porém, quem tinha sido o autor
desse sofrimento e foi por isto que o depoente veio a ter
conhecimento do fato (ASCA, 1932, p. 57).

Finalizando os autos de declara¢Ges das testemunhas, Gregdrio de Moraes, de
33 anos de idade, declarou “[...] que de ciéncia prépria nada sabe, apenas soube por
Ihe ter contado o pai da menor Maria Lucila que o acusado havia deflorado esta, nada
mais tendo conhecimento. Disse mais que o réu tem bom proceder e ndo é dado a
conquistas amorosas” (ASCA, 1932, p. 66).

O questionamento do réu sobre o que foi declarado nos autos pelas
testemunhas arroladas pela acusagdao parte, principalmente, por elas terem
conhecimento do fato pelos dizeres de outras pessoas, como pelo pai da ofendida ou
pela mulher do depoente Sebastido, que soube do fato pela irma de Lucila. Os
depoimentos arrolados acabavam sendo frageis, com muitos pontos questionaveis,
sendo essas inconsisténcias utilizadas na defesa do acusado.

Dentro da lei, os apontamentos trazidos pelo acusado sdo legais, mas o que
chama a atencdo, para além dos dados ja pontuados, é que Leonardo direciona boa
parte da sua defesa em colocar em xeque a honestidade de Maria Lucila, afirmando
novamente que seu deflorador foi outro homem, um possivel ex-namorado dela.
Outrossim, o acusado pontua justificativas que explicariam o porqué de a ofendida ndo

ter sido desvirginada por ele.

O fato de haver dito a ofendida ter sentido muitas dores ao ter tido
copula com o acusado, ai assim é fato, isto explica-se, por quanto
dizendo a mesma, conforme se vé a fls...do exame do corpo de delito,
ser menstruada regulamente, o fluxo catamenial poderia ter
aparecido aquele instante, deixando no fragil espirito de uma cabocla
a ilusdo de ter perdido pela segunda vez a sua virgindade. Demais é
sabido que, por ocasido do pagamento a natureza, as mulheres que

124



sentem dores, proveniente de excesso de regras ou desarranjos
uterinos, [...] isto ndo vem em contradicdo saber-se ser Lucila
menstruada regularmente. Esta expressao indica que o fluxo aparecia
em épocas certas e determinadas mais ou menos, podendo o mesmo
ser excessivo, doloroso ou escasso (ASCA, 1932, p. 72).

E feita uma analogia, por Leonardo, que descaracteriza o desvirginamento de
Maria Lucila ligado as relagGes sexuais que ele mantinha com a jovem. Assim, ele

III

justifica a fala da ofendida onde descreve nos autos ter no ato sexual “[...] sentido
muitas dores e ficando com suas roupas de baixo sujas de sangue [...]” (ASCA, 1932,
pp. 21-22), a algo orgénico do corpo feminino — o ciclo menstrual. O acusado se utiliza
do exame de corpo de delito para embasar seu argumento, que supostamente naquele
dia, no exato momento do defloramento de Maria Lucila, ela menstruou e, por isso,
sentiu dores e ficou com as suas roupas sujas de sangue, o que a fez crer ter perdido
sua virgindade pela segunda vez, ja que Leonardo sustenta a tese dela ndo ser mais
moga antes do ocorrido.

Nesse sentido, Karla Bessa enfatiza que nos meandros dos processos criminais a
imagem da moca ofendida acabava sendo ressignificada. Considerada ingénua e fragil
na abertura do inquérito, passa a se tornar uma “fémea fatal” capaz de se utilizar, seja
do homem/acusado, seja do dispositivo do judiciario para alcance de objetivos que
viessem a favorecer a si prépria (Bessa, 1994). Os argumentos trazidos nos processos
gue anseiam pela ndo culpabilidade do réu fixaram suas alegacdes em deturpar a
imagem de mocas como Maria Lucila, colocando-as nesse papel de transgressoras.

Ainda que fosse Leonardo o acusado, na mentalidade de uma sociedade
vigiense da época, regida por um sistema patriarcalista, onde as regras sociais
reproduziam os valores e costumes aos quais as mulheres deveriam se sujeitar, era
sobre as ofendidas que recaia os discursos mais sérdidos, pois “[...] € no corpo
feminino que se instalam os simbolos estigmatizantes de um defloramento, como o
rompimento do himen ou uma possivel gravidez. E também nesse corpo que sdo
‘reconhecidos’ os meandros da sua sexualidade e da ‘falta de pudor’[...]” (March, 2010,
p.114).

O processo supracitado seguiu até o ano de 1935, no qual o juiz, na leitura da

sentenca, entre os varios pontos apresentados, considerou “[..] que falhas e

125



imprecisas e deficientes sdo as provas, ndo se podendo por elas colidir com a precisao
gue a lei exige, se o denunciado fora de fato o autor do desvirginamento da menor”
(ASCA, 1932, p. 131). O juiz pontua também “[...] que sendo elemento essencial para
os crimes dessa natureza a seducdo, engano ou fraude, dos autos nada consta de
positivo, para que se possa aplicar ao caso esse requisito [...]” (ASCA, 1932, p. 132).
Desse modo, as provas apresentadas pela a acusa¢do foram compreendidas, na leitura
da sentenca pelo Juiz, como incertas e duvidosas, jd que ndo caracterizavam ser
Leonardo de Meireles o autor do defloramento de Maria Lucila, optando-se pela
absolvicdo do réu, finalizando assim o caso.

Apesar de nos autos processuais constar o relato da ofendida acusando
Leonardo, a comprovacado do desvirginamento e dos depoimentos das testemunhas de
acusacao que confirmam o ocorrido, ainda que por meio de “fofocas”, a sentenca
estava diretamente ligada a interpretacdo que os juristas fazem do crime, sendo eles
os responsaveis por classificar o que era considerado como seducdo, engano ou
fraude. Assim, ndo sO os juizes como os advogados tinham a possibilidade de fazer
questionamentos e julgamentos sobre as normas comportamentais a partir do que
eles vivenciavam na sua realidade social elitista (Gavron, 2002).

Em outra peca documental (ASCA, 1939), do ano de 1939 , que tem tendo
como réu Manoel Soares, de 33 anos de idade, comerciante, vilvo e sabendo ler e
escrever e, como ofendida, a jovem Irene R. Dantas, de 17 anos de idade, doméstica,
sabendo ler e escrever, o acusado afirmou que existia relagdo de namoro e que tinha a
pretensdo de se casar com a ofendida havendo até preparado o enxoval. [...] [Manoel
Soares], que namorou Irene Rodrigues Dantas, com quem pretendia casar-se, tendo
até adiantado enxovais, entretanto [...] ia-se desvanecendo desse propdsito, porque,
confessando a sua noiva, esta ndo teve pejo em lhe dizer que n3ao era mais virgem e
gue havia sido deflorada por um rapaz de nome Manoel, que anteriormente fora seu
noivo; que ainda assim se tudo tivesse ficado em segredo o declarante que é vilvo
com ela se casaria (ASCA, 1939, p. 13).

Dessa forma, apesar de Manoel ter declarado que praticou o ato sexual com
Irene, ele se exime totalmente da responsabilidade do defloramento. Ainda que tenha
confirmado a relacdo de namoro com a mesma, sua declaracdo segue o padrao das

falas dos outros acusados, presentes em outras pecas processuais, de levantar duvidas

126



sobre a honestidade das mocas, além de possivelmente tentar confundir a Justica a
partir de uma narrativa que direciona a possivel autoria do desvirginamento de Irene a
outro sujeito de mesmo nome social do acusado, Manoel, que, segundo ele, também
tinha firmado noivado com a ofendida em um periodo anterior a relacdo de namoro
entre o réu Manoel Soares com Irene Dantas.

Em seu depoimento, Irene Dantas confirmou o namoro com Manoel Soares e a
preparacao do enxoval do casamento, promessa que sempre era reiterada pelo
acusado como forma de demonstrar o interesse de ter o compromisso firmado com
ela. Tanto que, para o consentimento da ofendida na consumacdo do ato sexual, em
novembro de 1938, Manoel Soares se utilizou novamente da promessa do casamento

como instrumento intermediador:

Em novembro do mesmo ano, foi pelo mesmo Manoel Costa pedida
em casamento e convidou a declarante para irem a Belém a fim de
mandar preparar o enxoval para o casamento, o que foi feito, tendo
ainda Manoel Costa |he presenteado com uma maquina de costura
marca PFAFF. [...] Em uma noite, depois de terem vindo de um baile,
a declarante e Manoel Costa se dirigiram a casa de Rita, [que], com
maneiras atraentes, aceitou em sua casa tanto a declarante como o
seu filho Manoel Costa e ali [Irene Dantas] foi entdo deflorada,
repetindo o ofensor as promessas que |lhe fazia sobre o casamento;
gue no més de marco do corrente ano, achando ja neste povoado,
tanto a declarante como a sua mae, apareceu um dia em sua casa
Rita Dutra [...] [a] convida-la para ir a Belém, a fim de trazerem o
resto do enxoval que faltava; que tendo acompanhado, em viagem
adoeceu em companhia de Rita e tendo permanecendo uns dias em
Espirito Santo do Taud, [...] pois ja se encontrava em estado de
gravidez; que o seu pai, sabendo do estado em que achava a
declarante, foi ter com Manoel Costa a fim de abreviar o casamento
devido ao seu estado, sendo respondido por Manoel que precisava
de mais dois meses de prazo. [...] Seu pai ndo se conformou com o
pedido do prazo e resolveu levar a queixa a policia (ASCA, 1939, pp.
9-10).

A classe social das partes é algo que se destaca nesse depoimento de Irene,
pois é evidente que o réu desfrutava de um poder aquisitivo maior do que a familia da
ofendida, sendo a mesma filha de uma costureira e de um lavrador. Isso se evidencia
guando Manoel Soares se dispde a preparar o enxoval do casamento, sendo que de
praxe era a familia da noiva que realizava esse procedimento. De fato, por um longo

periodo da histdria, o casamento significou mais um tratado de interesses entre as

127



familias do que uma relagcdo sentimental, assim, o enxoval, quando preparado pela
familia da mulher, deixava comprovado que eles detinham posses (Abranches, 2010).
Todavia, como Irene advinha de uma classe inferior a do acusado, isso justificaria o
fato dele ter mandado preparar o enxoval em Belém.

Outro ponto que demarca a posicdo social do acusado é quando ele presenteia
a ofendida com uma mdaquina de costura, confirmando que Manoel detinha posses,
pois dificilmente um lavrador ou pescador teria recursos para dar algo dessa
importancia como presente. Ainda, chama atencdo a maquina de costura como
presente, porque reafirma os lugares sociais demarcados as mulheres, voltadas para
atividades ligadas ao cendrio doméstico, ou seja, ao ambito privado.

E interessante compreender na fala da ofendida (ASCA, 1939), que ela ja se
encontrava gravida quando foi com a mde do acusado, Rita, preparar o restante do
enxoval em Belém. A questdo da gravidez era um elemento que confirmava o
desvirginamento de Irene e que acabava por ser um complicador na vida da ofendida,
pois ser mae solo na década de 1930 representava o imaginario de mulher perdida,
ainda mais no caso de Irene, que era pobre. Entdo, utilizar-se dos aparelhos do
judiciario era o uUnico meio de dignificar sua imagem perante a sociedade, apds a
negativa do casamento pelo réu.

Em dezesseis de outubro de 1939, foi juntado ao processo o registro civil do
nascimento do filho de Irene Dantas, sendo este solicitado nos autos pelo réu como

prova a vir compor sua defesa.

[...] Foi registrado, no dia seis de setembro de 1939, o assunto de
Raimundo Dantas Soares, nascido aos sete de agosto de mil
novecentos e trinta e nove, as desessete horas, em domicilio nesta
vila, do sexo masculino de cor Branca, filho ilegitimo de Manoel Costa
Soares, Parense, comerciante, viuvo, e de Irene Rodrigues Dantas,
paraense, de prendas domésticas, solteira. [...] Foi declarante a
propria mae (ASCA, 1939, p. 78).

No documento desenvolvido a partir das declaragGes de Irene, percebe-se a
manuten¢dao da sua narrativa apresentada na abertura do inquérito de postular a
Manoel Soares a responsabilidade de seu defloramento e consequentemente da sua

gravidez, pois ela declara que o seu filho é fruto de uma relacdo ilegitima dela com o

128



acusado, ou seja, concebido antes do casamento. Manoel Soares contesta a alegacao
da paternidade utilizando para tal esse mesmo documento, e questiona que ndo ha
légica para essa afirmacdo tendo em vista que ha uma incoeréncia nas datas que
marcam o periodo da relacdo entre os envolvidos e o nascimento da crianca, um total
de dez meses de diferenca, que, segundo o réu, comprovariam nao ser ele o pai do
filho de Irene: “[...] as relagGes amorosas [...] datam de novembro do ano passado [...]
e pela certiddo que juntamos [...] se verd ter a ofendida tido a sua delivranga no dia 7
de agosto do corrente ano” (ASCA, 1939, p. 92). A paternidade ou ndo paternidade
toma um papel coadjuvante, aparecendo somente nesse momento do processo, mas o
que chama atencdo é agéncia de Irene em nao deixar seu filho sem a representacao
paterna em seu registro de nascimento, ainda que judicialmente houvesse uma
disputa sobre a “verdade” do fato do defloramento, ela, por conta prépria, faz o
registro civil do seu primogénito, o que de regra era uma obrigacdo que cabia a uma
figura paterna — masculina.

Na analise realizada nessa peca documental, compreendemos seu

desenvolvimento em dois momentos distintos. O primeiro momento é aquele onde se
tem o réu assumindo o papel de seu préprio defensor, assinando todas as matérias de
sua defesa, como anteriormente, na contestacdo da paternidade. E o segundo é
onde ja se tem a presenca assidua do advogado de defesa, que acaba transformando
totalmente o curso do processo.
No momento em que o réu se defendeu pessoalmente da acusacdo, ndo houve
nenhum efeito favoravel perante a Justica das justificativas e interpelacoes feitas por
ele, pedindo a anulagdo da sentenca. Em um dos recursos apresentados, o
representante do Ministério Publico é enfatico ao dizer que: “[...] opinou pelo ndo
recebimento do dito recurso em vista de ndo ter sido assinado por advogado, como
determina o art. 229 do decreto estadual n° 1352” (ASCA, 1939, p. 105). O fato do réu,
até esse momento, ainda estar advogando por si préprio, acabava por dificultar o
aceite de qualquer recurso, tanto que o juiz conclui que “[...] pelo exposto, julgo
improcedente a prescricdo do delegado pelo réu e mandou que o processo siga seu
curso legal” (ASCA, 1939, p. 107).

No andamento do processo, foi expedida prisdo do acusado em vinte e dois de

agosto de 1940, ficando preso até janeiro de 1941 com a conclusdo do processo, o que

129



serd discutido posteriormente. Do auto de prisdo consta que: “[...] sendo eu oficial de
justica, [...] encontrei o réu Manoel Costa Soares, [...] li 0 mandado, [...] apreendi e [0]
convidei [a] me acompanhar, o que obedeceu. [...] Recolhi [Manoel] a um dos xadrezes
da cadeia publica” (ASCA, 1939, p. 211). E a partir do momento da prisdo que o
processo comega a ganhar novos desdobramentos, pois, em 17 de setembro de 1940,
aparece pela primeira vez, por indicacdo do réu a presenca do advogado de defesa, Dr.
Floriano Waldeck, que concentra seu trabalho na procura de subverter, como ja
esperado, a imagem de Irene a de uma moga desonrosa. Tanto que nos seis requisitos
gue se propoe a provar durante o andamento do processo, todos tém na figura moral
da ofendida o foco principal. De tal forma que as narrativas vislumbram atacar
fortemente a sua honra por meio de representacdes estigmatizantes e depreciativas:
“pseudovitima”, sedutora, a que sentia “prazer no coito anal” (ASCA, 1939). Vejamos
0s requisitos propostos pelo advogado:

Provara:

12 que IRENE RODRIGUES DANTAS, quando teve relagdes sexuais
com o acusado, ja ndo era mais virgem;

29 que a pseudo vitima foi quem iludiu a boa-fé do acusado,
procurando passar por virgem, quando ja ndo o era;

32 que os antecedentes de IRENE RODRIGUES DANTAS, assim como o
seu comportamento, posterior ao fato que criminosamente pretende
inculcar ao acusado, sdo convincentes para inocenta-lo do crime que
Ihe imputam;

42 que a premeditacdo, o abuso de confianca e a embriaguez de que
trata o Libelo apresentado pela Promotoria Publica ndo passam de
fantasia, ndo merecendo, portanto, fé em matéria de direito penal;
52 que as testemunhas que depuseram no processo sdo inimigas do
acusado, na sua quase totalidade e, finalmente,

62 que IRENE RODRIGUES DANTAS é, além do mais que se provar3,
uma invertida sexual, que, com frequéncia, se dava ao prazer (!) do
coito anal, conforme ja faz prova exuberante, o exame legal de fls.
Consequentemente, espera-se a absolvi¢do do acusado evitando-se,
dessa forma, a efetivagdo de uma condenagao injusta (ASCA, 1939, p.
209).

Em suma, o advogado se dispGe a provar a conduta desonesta e irregular de
Irene como forma de desconstruir a sua imagem honrosa, assim desqualificando a
denuncia, pois era necessario a todo custo comprovar a corrup¢ao moral da vida dessa
ofendida e, em contrapartida, transformar o réu em injusticado dentro do processo

pois, segundo o advogado, foi Irene “[...] quem iludiu a boa-fé do acusado [e] [...] os

130



antecedentes de Irene Rodrigues Dantas, assim como o seu comportamento posterior
ao fato, [...] sdo convincentes para inocenta-lo do crime” (ASCA, 1939, p. 209). Desse
modo, “a descrenca na palavra da vitima, no nivel dos advogados, era peca central nas
argumentacOes que buscavam desqualificar as denuncias e proteger os denunciados”
(Ribas Filho; Sochodolak, 2022, p. 19).

Pelo fato de o crime de defloramento pairar para além da perda da virgindade,
os discursos arraigados pelo advogado cumprem o papel de desvirtuar totalmente a
imagem de Irene, sendo o grande objetivo dessas das falas da defesa “[...] demonstrar
gue as ofendidas ndo possuiam os valores merecedores do apoio e protecdo da justica.
Genericamente, em qualquer crime, eram elas apontadas como desonestas e imorais”
(Esteves, 2024, p. 71).

Desse modo, a conduta moral das mulheres era fundamental para atestar sua
honra, particularmente no que se refere ao comportamento sexual e ao tamanho do
controle exercido pela familia sobre tais comportamentos. Essa preocupagao com a
moralidade feminina estava alinhada tanto com certos principios da “filosofia
positivista do direito como também com o contexto mais amplo da formagao da nagdo
republicana” (Vieira, 2007, p. 109).

Para conseguir provar o que se propde, o defensor utilizou principalmente das
narrativas das testemunhas de defesa, trés no total: Joaquim Alves, de 45 anos de
idade, Manoel Torres, de 33 anos, e Luciano Corréa, de 50 anos. O primeiro, sendo
compadre dos pais de Irene, foi enfatico ao pontuar a ma conduta da ofendida, e como
era amigo proximo da familia atribuiu “[...] o fracasso moral de Irene, a falta de zelo e
cuidado de seus compadres, por ndo terem tido cuidado preciso com sua filha” (ASCA,
1939, p. 285).

Isso se deu pelo fato do depoente em sua narrativa dizer que, por varias vezes,
avistou Irene tarde da noite fora de sua residéncia. A conduta dos responsaveis no
controle da vida das suas filhas, principalmente no que tange a rela¢cdes de namoro, é
enfatizada na trama dos processos, como sendo algo determinante para a ocorréncia
do defloramento. Recai sobre a figura da mae a responsabilidade pela vigilancia das
suas filhas, pois, assim como os comportamentos das ofendidas, sejam eles fatos
recentes ou passados, é também importante para caracterizar sua honradez o meio

onde viviam (Cancela, 2021). Por isso, no caso da jovem Bibiana (ASCA, 1933), o réu

131



postulou a imoralidade ndo somente a ofendida, mas também a sua mae ao explanar
qgue era ela a propria cafetina das filhas. Logo, esse fato sé reafirma o aspecto de
subalternizagdo sobre a condi¢do social das mulheres. N3ao importava se esses
argumentos iriam expor essas mulheres ao ridiculo, a julgamentos, a retaliacbes em
sociedade, utilizava-se deles como portfdlio no descrédito da imagem delas sem
nenhuma hesitacdo.

A segunda testemunha, Luciano Correa, traz aos autos elementos que se
entrecruzam com as declaracdes do réu e dos outros dois depoentes. A narrativa,
evidenciando uma vida desonesta de Irene, continuava. O que mudava de depoimento
para depoimento era o contexto: no seu relato aponta uma conduta incorreta de uma
moga honesta que em um certo dia “[...] viu 0 seu namorado Manoel Lopes Garcia, por
varias vezes, ir a procura do igarapé, em companhia de Irene, sozinhos, refrescar o
corpo, tal fogo devorador que lhes avassalava a carne” (ASCA, 1939, p. 285). O
depoente, além de apontar comportamentos imorais da ofendida, testifica o discurso
do réu, que diz que Irene teve relagGes intimas com outro Manoel, a quem a defesa
postula a responsabilidade do crime.

Por fim, e ndo menos importante, destacamos a fala de Manoel Torres, que traz
em seu depoimento elementos mais incisivos e desmoralizantes sobre a imagem Irene.
A priori, Manoel diz ter conhecido Irene na capital, Belém, pois ela estava passando
uns dias na casa de um parente e, posteriormente, afirma que, ao se encontrar com a
ofendida em determinado dia, “[...] a levou para um quarto onde teve com ela
conjuncdo carnal, que Irene confessou ao depoente ter sido deflorada por um caixeiro
de uma casa comercial” (ASCA, 1939, p. 286).

Dois elementos chamam atengdo, primeiramente quando o depoente, Manoel
Torres, corrobora com a fala do ofensor, Manoel Soares, ao direcionar a autoria do
defloramento a outro individuo. O segundo elemento é a demonstracdao da suposta
vida desregrada e desonrosa levada por Irene, pois quando Manoel afirma que se
relacionou sexualmente com ela sem que eles tivessem algum tipo de compromisso
firmado, coloca a prova a honestidade daquela que procurava, na justica, salvaguardar
sua honra depois de ter sido deflorada.

O fato de as mulheres serem supostamente vistas, tarde da noite, circulando

sozinhas pela cidade, muitas vezes desacompanhadas, sdao fatores utilizados na

132



propagac¢ao dessa mentalidade que as aproximam das “mulheres da vida”, como no
caso de Irene, no qual a testemunha Manoel Torres enfatiza que “[...] via por diversas
vezes a jovem desacompanhada [...] e altas horas da noite fora de sua residéncia”
(ASCA, 1939, p. 86). Sendo que em nenhum momento é levado em consideragao que
sdao mogas advindas de familias pobres que viviam uma realidade social diferente das
mocas da elite, onde algumas precisavam sair das suas residéncias para trabalhar
como costureiras e empregadas domésticas em prol da sua subsisténcia, fugindo ao
padrdo cristalizado da figura da mulher direcionada somente ao espaco do lar. Nas
palavras de Margareth Rago:

Assim, o retrato de mulher publica é construido em oposi¢do ao da
mulher honesta, casada e boa mae, laboriosa, fiel e dessexualizada. A
prostituta construida pelo discurso médico simboliza a negagdo dos
valores dominantes, “pdria da sociedade” que ameaca subverter a
boa ordem do mundo masculino (Rago, 1985, p. 90).

Margareth Rago, ao analisar a dinamica das mulheres publicas, traz ao debate
como a questdo da prostituicdo era difundida como sendo a degradacdo da mulher
honesta, uma mancha de sua honra. Esse discurso era disseminado a fim de separar as
donzelas das depravadas que foram tornadas o centro das ateng¢des da medicina
sanitarista da época, jd que, de acordo com uma politica de modernizacdo, era
necessario afastar hdbitos que manchassem a imagem das cidades. Assim, inicia-se a
marginalizagdo das prostitutas, retirando-as das vielas dos grandes centros e
enclausurando-as em lugares como bordéis e cabarés, pois limpar a imoralidade era
essencial (Rago, 1985).

A aproximagao dos discursos da imagem da ofendida com os modos de vida das
prostitutas é fruto principalmente do controle da sexualidade. Maria lzilda de Matos,
ao trazer o debate sobre as representa¢des da medicina sobre a figura do masculino e
do feminino, ressalta que, no que tange a sexualidade em meados do século XX, o
controle e a “demonizagdao” eram mais intensas sobre as mulheres, as quais eram
diferenciadas em dois modelos: “a passiva e sexualmente inocente e a mulher perigosa
sexualmente, identificada com a prostituta” (Matos, 2002, p. 385). Ao homem, ainda
que fosse recomendavel serem castos antes do casamento, suas fugas sexuais eram

toleradas, além de haver uma valorizacdo exacerbada da aptiddo fisica masculina.

133



No processo-crime de Irene, outra particularidade destaca-se na apelagao final
feita pelo advogado de defesa, que tem como pauta o casamento da ofendida com
outro sujeito, em onze de junho de 1940: “Ainda para dar a ultima cal ao assunto,
juntamos a certiddo de casamento Religioso de Irene Rodrigues Dantas com Ant6nio
Leovigildo Figueiredo Monteiro [...] escrivdo de casamento da povoagdao de Santo
Antonio do Taud” (ASCA, 1939, p. 287). De acordo com a mentalidade da sociedade do
periodo, arraigada em rigidas normas comportamentais, era quase impossivel uma
mulher que foi deflorada se casar com outro homem que ndo fosse o seu proéprio
deflorador. Irene foge a regra quando se casa religiosamente com Antonio Leovigildo,
0 que acaba assegurando a ela uma vida digna, levando em conta que, além de
desvirginada, ela acabou se tornando mae, o que a colocava na “escéria” da sociedade
no que tange ao padrdo da mulher ideal definido na época.

Por mais que Irene tenha se casado no decurso do processo, isso ndo extinguiu’
a acdo, pois, segundo o cddigo penal de 1890, isso s6 aconteceria se ela se casasse com
o acusado do seu defloramento. Entretanto, ainda que o seu casamento religioso ndo
tenha encerrado o processo, poderia este ter sido arquivado pela propria ofendida se
ela o tivesse solicitado, sendo que ja se encontrava constituindo familia com outro
homem. Mas isso ndo ocorreu, o que da a entender que Irene queria a condenacao do
acusado perante a Justica, levando em conta que, por mais que ela estivesse casada,
sua honestidade, no caso do seu defloramento, ainda continuava a prova, e ela
pedir a extincdo do processo s6 beneficiaria o acusado.

Dessa forma, a acao judicial perdurou até janeiro de 1941, quando a sentenca
deliberada pelo juiz foi de absolvicdo do réu. Seguiu-se a mesma narrativa da sentenca
no processo de Leonardo Meireles, sendo enfatizado que as provas apresentadas
comprovavam o defloramento, mas eram inconclusas sobre a autoria do réu. Isso
demonstra que o objetivo da defesa em transformar o papel da ofendida dentro do
processo foi alcancado. O advogado ndo conseguiu provar de fato todas as suas
alegacbes propostas, mas garantiu que a veracidade das informagdes prestadas por

Irene se tornasse o centro das atencdes e fossem postas em duvida, tanto que na

> Extingdo da pena a respeito do casamento no Cddigo Penal de 1890: VII - pelo casamento do agente
com a vitima, nos crimes contra os costumes, definidos nos capitulos I, II, lll do titulo VI da parte especial
deste cddigo.

134



leitura da sentenca sobre as provas apresentada pela defesa é dito “[...] que, assim
sendo a honestidade e virgindade da ofendida ficaram diluidas diante dessas provas,
podendo mesmo dizer que - parodiando - o vento levou” (ASCA, 1939, p. 302).

Outra questdo elencada na sentenca é o fato da ofendida n3o ter esperado a
conclusdo do processo unindo-se religiosamente com Antonio Leovigildo, sendo posto
pelo juiz que se a ofendida “[...] tinha certeza do seu defloramento pelo denunciado,
devia confiar e esperar a agao da justica para entao deliberar sobre a sua vida e nao
apressar-se num casamento que a lei ndo reconhece, embora nele esteja o seu
amparo” (ASCA, 1939, p. 306). Ainda que o casamento de Irene ndo tenha encerrado o
processo, o estabelecimento dessa unido foi utilizado nos autos de conclusao como
uma critica a certa falta de respeito da ofendida para com a justica, por ela ndo ter
esperado que esse dispositivo tomasse as rédeas de sua vida.

Um elemento importante a ser observado é que apesar de Irene ter recorrido a
justica de forma a ter o mal que lhe foi causado reparado, ela foge ao padrdo do
restante das documentacdes analisadas nesta monografia, rompendo com o papel de
subserviéncia que se esperava dela, burlando de certa forma as normas sociais
impostas, uma vez que conjuntamente com a procura do aparato judicial na tentativa
de obter a reparagdo da sua honra, ela consegue arranjar um casamento, algo que, na
situacdo na qual se encontrava engendrada, de desvirginada e mae, acabava por se
tornar um porto seguro e um meio de voltar a ser considerada uma mulher
respeitdvel.

Especificamente nesse processo, percebemos que o fator que baliza o
encerramento favoravel ao acusado é a presenca do advogado, que manipula os
argumentos sobre a conduta moral de Irene Dantas a partir da lei, tendo em vista que
o defensor advinha de um lugar de dominio dos aparelhos legais, algo que possibilitou
a ele conseguir, a partir das brechas da acusagao, fazer com que o comportamento da
jovem fosse questionado. Na leitura do parecer, é pressuposta uma representacao
duvidosa do papel moral da ofendida partindo das coloca¢des da defesa, que em seus
destaques da énfase a pontos das declaracdes da ofendida, “[...] com ele volta alta
madrugada e dele aceita presentes custosos, com ele namorava” (ASCA, 1939, pp. 302-

303), com a finalidade de induzir uma representacdao criticavel da mulher,

135



considerando ela a prépria responsavel por corromper sua imagem diante dos
principios arraigados no corpo social na década de 1930.

Nesse contexto, a partir das narrativas que compdem o “espetdculo” dos
processos-crime de defloramento, ndo era dificil a inversdo dos papéis das mocas
ofendidas. Eram elas o grande centro das atengdes, seus comportamentos estavam a
todo momento em vigilancia. No papel da mulher fragil, é sobreposto agora o discurso
da mulher sedutora, desonesta. A duvida é langada na intengao de demonstrar ao

dispositivo legal que essa jovem ndo era merecedora da sua protecdo.

Vale ressaltar que, nos crimes de amor, as ofendidas se tornavam,
mais que os acusados, o centro de analise dos julgamentos. Os
Juristas avaliavam se mereciam, ou ndo, sofrer o crime; se os
comportamentos e os atos facilitavam e justificavam a ocorréncia de
uma agressao. A transformacdo da ofendida em possivel culpada
correspondia a posicdo da mulher como principal alvo da politica
sexual: sua conduta tornou-se objeto de conhecimento cientifico
(médico e juridico) e construiram-se verdades universais em relagdo
a ela (Esteves, 2024, p. 74).

A Justica e a medicina cumpriram seus papéis de instituicGes que normatizavam
as acodes da populagao civil, monitorando e regulamentando os corpos das mulheres
na sociedade. Utilizavam-se das diferengas sociais e bioldgicas de género na
construcado de representacdes e de “verdades absolutas”.

Isto posto, apesar de se ter o conhecimento de que os crimes de defloramento
ocorriam com o consentimento da ofendida, caracterizando-se como um ataque a
moral das familias, a reflexdo até aqui feita ndo foi de postular que mocas ofendidas
eram sujeitos passivos, tdo pouco de afirmar que haveria intencionalidades na acao
delas na justica para seu uso proprio, mas, sim, demonstrar que analisando os
processos-crime de defloramento, independentemente dos arranjos por detrds, os
corpos dessas mogas eram sempre utilizados como mecanismo de inversdao dos papéis
no decorrer dos processos. Era na sexualidade, nos comportamentos e na honestidade
que recaiam o0s argumentos mais estereotipados, envolvendo as mulheres em
representacdes que deturpavam seu papel na sociedade. De uma promessa de
casamento eram elencadas as mais diversas formas de exposicdo, e a acdo da Justica,
gue deveria ser o instrumento de protecdo, acabava por contribuir na estereotipacao
das mocgas ofendidas.

136



Consideragoes Finais

Das paginas que seguem os processos-crime de defloramento é possivel extrair
diversas informacdes que permitem a analise da sociedade na década de 1930.
Quando aprofundamos a leitura desses documentos judiciais, mais especificamente a
aplicacdo do codigo de 1890, por meio da Justica, notamos como as mulheres estavam
presentes e claramente engendradas dentro de um sistema fortemente patriarcal,
reproduzindo um ideal de comportamento. Assim, esse artigo procurou refletir sobre o
passado como ferramenta que auxilia na compreensdo do presente, pois, embora
reconhecamos as mudancgas, muitos dos debates por nds levantados sdo assuntos
recorrentes na atualidade.

Nos processos-crime, foi possivel encontrar ndo somente informagdes de
identificagdo como também relatos do cotidiano dos sujeitos envolvidos. Ao todo,
foram 13 processos, datados entre 1930 e 1939, que juntos somaram 1.368 paginas,
onde a grande maioria encontrava-se em bom estado, com somente algumas paginas
ilegiveis. A identificacdo das ocupacdes dos pais das ofendidas nos auxiliou a
compreender e a condic¢do social de classe dessas mogas, onde o casamento com o réu
possibilitaria, além da manutencdo da sua honra, a segurancga para viver em sociedade,
uma vez que cabia ao homem a protecdo da sua esposa, bem como da mae, das irmas
e das filhas. Desse modo, o casamento era o meio mais vidvel para as jovens
ascenderem socialmente, ainda que o homem nao dispusesse de grandes fortunas, o
titulo de esposa era o almejado.

Tendo por base a longa dura¢do dos acontecimentos, assim como quando, nos
processos-crime, os advogados de defesa alegavam que as jovens ofendidas ndo se
portavam como mulheres honestas — quando vistas desacompanhadas ou em
companhia de homens que ndo eram seus familiares —, percebe-se a permanéncia
dessa mentalidade e das acbes sendo reproduzidas na sociedade atual do século XXI.
Tomando, por exemplo, o caso de Mariana Ferrer, que foi vitima de violéncia sexual e,
durante o julgamento do caso em 2020, o advogado do réu, André de Camargo
Aranha, apresentou como provas fotos pessoais da jovem, que ndo tinham ligacao
alguma com o crime, com clara intencdo de apontar que ela ndo tinha postura de uma

mulher “correta”, ao descrevé-las como “fotos ginecoldgicas” (Alves, 2020). E como se

137



dissesse que as fotos eram um convite sexual. Nota-se, na fala do advogado, que
Mariana Ferrer ndo segue um ideal de comportamento adequado, e que, assim como
nas pecas judiciais por nds analisadas, procura responsabilizar a mulher sobre o
acontecimento.

Nos processos judiciais, tanto das ofendidas quanto da jovem Mariana Ferrer,
passam pelo julgamento da Justica e da sociedade, onde a todo momento as acdes das
mulheres sdo avaliadas, seus corpos subjugados, e sdo sentenciadas a aprovacgao
masculina. S3o lutas didrias, que estdo registradas em jornais, programas de televisdo,
revistas, livros, processos judiciais e ao vivo, nas ruas, nas casas e nos hospitais. Em
todos os espacos, principalmente naqueles dominados por homens e, para sermos
francos, é dificil pensar em um que ndo seja. Escrever sobre as mulheres é apresentar
a sociedade vozes que foram silenciadas, reconhecendo a luta histérica que ainda esta
sendo trilhada. E preciso romper com estruturas que ainda hoje procuram subverter a

mulher estuprada, agredida, assediada a responsabilidade do ato por elas sofrido.

Referéncia bibliograficas

ALVES, Schirlei. Julgamento de influencer Mariana Ferrer termina com tese inédita de
‘estupro culposo’ e advogado humilhando jovem. Intercept Brasil. 2020. Disponivel em:
<https://theintercept.com/2020/11/03/influencer-mariana-ferrer-estupro-culposo/>.
Acesso em: 25 jan. 2024.

BRASIL. Decreto No 847, DE 11 de Outubro de 1890. Promulga o cddigo penal. Brasilia:
Diario Oficial da Unido, 2002. Disponivel em:
<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1851-
1899/D847.htmimpressao.htm>. Acesso em: 19 jan. 2023.

BESSA, Karla Adriana Martins. O Crime de Seducdo e as Relagoes de Género. Cadernos
Pagu, n. 2, p. 175-196, 1994.

CANCELA, Cristina Donza. Adordveis e dissimuladas: as relagdes amorosas e sexuais de
mulheres pobres de Belém do final do século XIX e inicio do XX. S3o Paulo: Livraria da
Fisica, 2021.

CAULFIELD, Sueann. Em Defesa da Honra: Moralidade, Modernidade e Nacdo no Rio de
Janeiro (1918-1940). Campinas: Ed. da UNICAMP, 2000.

138



ESTEVES, Martha de Abreu. Meninas perdidas: os populares e o cotidiano do amor no
Rio de Janeiro da Belle Epoque. Segunda edicdo: Campinas, UNICAMP/IFCH/CECULT,
2024.

GAVRON, Eva Lucia. Sedu¢des e defloramentos: O controle normativo das praticas
sexuais em Floriandpolis - 1930/1940. 2002. Tese (Doutorado em Histdria) - Centro de
Filosofia e Ciéncias Humanas, Universidade Federal de Santa Catarina, Floriandpolis,
2002.

GINZBURG, Carlos. O Queijo e os Vermes: o cotidiano e as ideias de um moleiro
perseguido pela Inquisicdo. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2006.

LERNER, Gerda. A cria¢do do patriarcado: histdria da opressdo das mulheres pelos
homens. Trad. Luiza Sellera. S3o Paulo: Cultrix, 2020.

MARCH, Kety Carla de. Entre promessas e reparagdes: processos-crime de
defloramento em Guarapuava (1932-1941). 2010. Dissertacdo (Mestrado em Histdria).
Universidade Federal do Parand, 2010.

MATOS, Maria Izilda de. Corpos Numa Paulicéia Desvairada: mulheres, homens e
médicos, Sao Paulo, 1890- 1930. Projeto Historia: Revista do Programa de Estudos Poés-
Graduados de Histdria, v. 25, 2002.

PULCINO, Rachel. Repensando as identidades de género: uma andlise da teoria de Joan
Scott e Judith Butler. 112 Encontro Regional de Educac¢ao da Regido Sudeste. S3o Joao
Del-Rei/MG. Eixo 5: Pesquisa, Educacdo, Diversidade e Culturas, 2014.

RAGO, Margareth. Do cabaré ao lar: a utopia da cidade disciplinar, Brasil 1890-1930.
Rio de Janeiro: Paz e Terra, p. 50-100, 1985.

RIBAS FILHO, Marcelo Douglas Nascimento; SOCHODOLAK, Hélio. Os defensores dos
acusados: argumentos de advogados nos crimes sexuais (Irati-PR, 1931-1950).
Didlogos, v. 26, n. 2, 2022.

SCOTT, J. W. Género: uma categoria util de andlise historica. Educac¢do e Realidade, vol.
20, n. 2, Porto Alegre, p. 71-99, 1995.

VIEIRA, Miriam Steffen. Concepg¢des de violéncia sexual e direitos das mulheres: do

“defloramento” ao “estupro”. Cadernos do LEPAARQ (UFPel), p. 103-122, 2007.

Fontes documentais

Acervo da Sociedade Literaria e Beneficente “Cinco de Agosto” (ASCA), Vigia, Para.

139



Autos crimes de defloramento da menor Bibiana Rodrigues da Costa, 1930. Comarca
de Vigia - ASCA. Réu: José Balbino.

Autos crimes de defloramento da menor Sebastiana Cordeiro Barbosa, 1931. Comarca
de Vigia - ASCA. Réu: Romualdo Cardoso Pinheiro.

Autos crimes de defloramento da menor lIzaura Nazareth dos Santos, 1931. Comarca
de Vigia - ASCA. Réu: Manoel Raimundo de Moraes.

Autos crimes de defloramento da menor Maria Lucila Marques da Silva, 1933. Comarca
de Vigia - ASCA. Réu: Leonardo Pereira de Meireles.

Autos crimes de defloramento da menor Irene Rodrigues, 1939. Comarca de Vigia -

ASCA. Réu: Manoel Soares.

140



TABLE OF CONTENTS

Presentation 6

| :(DE)FORMA: |

brungvaes | body-door-everything: symbiosis 7

Dora Longo Bahia | Fuga 11

| : ARTICLES : |

Cultural Resistance and Indigenous Modernity | Susana de Castro 15

Coloniality of Power and Coloniality of Gender: A Dialogue between Maria Lugones and
Anibal Quijano | Juliana Aggio 24

A Marxist-Feminist Symptomatic Reading of Capital through Federici:
Marxism Facing Reproduction and Domestic Labor | Emerson dos Santos Pirola 41

Between Abya Yala and Latin America: Family Genealogy Beyond the Desire for a
European Passport | Barbara de Pina Cabral 63

The Child and Its Mythical Body: Metamorphoses and Monstrosities in the Fabulation
of Worlds | brungvaes 79

Woman, Nature, and Culture: A Decolonial Ecofeminist Perspective | Paloma Stratz
Carvalho 95

Social Gender Relations in the Role Reversals in Defloration Crime Cases in the Judicial

District of Vigia, PA (1930-1939) | Marcelo Costa Dias and Natalia Priscila dos Anjos
Lameira 117

141



	Apresentação
	| : (DÊ) FORMA : |
	brunøvaes0F  | corpo-porta-tudo: simbiose
	Dora Longo Bahia 1F | Fuga
	Celia
	| : ARTIGOS : |
	Resistência cultural e modernidade indígena
	Colonialidade do poder e colonialidade de gênero:  um diálogo entre María Lugones e Aníbal Quijano
	Uma proposta de leitura sintomal marxista-feminista de O Capital a partir de Federici: o marxismo diante da reprodução e do trabalho doméstico
	Entre Abya Yala e América Latina: genealogia familiar para além da vontade de um passaporte europeu
	A criança e seu corpo mítico: metamorfoses e monstruosidades na fabulação de mundos
	Mulher, natureza e cultura: uma perspectiva ecofeminista decolonial
	As relações sociais de gênero na inversão dos papéis em processos-crime de defloramento na Comarca de Vigia, PA (1930-1939)33F




