
N
Ó
S

feminismos,  
transfeminismos
e teoria  queer

Revista NÓS  n. 02  janeiro - junho/2025

ISSN 3085-6663 



2 



3 
 

 

 

 
Publicação do Grupo de Estudos – NÓS 

 

e-mail revista.grupo.nos@gmail.com 

site: https://revistanos.org/ 

Departamento de Filosofia da Universidade de São Paulo  

Av. Prof. Luciano Gualberto, 315, Cidade Universitária, CEP 05508-010 

 

A Comissão Editorial reserva-se o direito de aceitar, recusar ou reapresentar o original à pessoa autora 
com sugestões de mudanças. 

 

  

Revista NÓS   2025 n. 02 

ISSN: 3085-6663| - janeiro – junho 2025 

 

mailto:revista.grupo.nos@gmail.com
https://revistanos.org/


4 
 

editora responsável institucional | Tessa Moura Lacerda 

 

editores responsáveis | Tessa Moura Lacerda e Newton Branda 

 

comissão editorial | Alexandre Cintra de Moraes, Aline Dainez da Costa, Bárbara de Pina 
Cabral, Beethoven Hortencio Rodrigues da Costa, Carolina Antoniazzi, Cleiton Zóia Münchow, 
Cyndel Nunes Augusto e Pietra Sábia. 

 

conselho científico | Carla Rodrigues (UFRJ), Chiara Bottici (The New School for Social 
Research), Clarice Pimentel Paulon (UNESP), Érico Andrade (UFPE), Helena Vieira 
(Pesquisadora Independente), Heloisa Buarque de Almeida (USP), Juliana Aggio (UFBA), 
Marilena Chaui (USP), Pedro Ambra (PUC–SP), Renan Quinalha (Unifesp), Ricardo Fabbrini 
(USP), Sam Bourcier (Université de Lille), Susana de Castro (UFRJ), Virginia Costa (USP) e 
Vladimir Safatle (USP). 

 

diagramação | Alexandre Cintra de Moraes e Bárbara de Pina Cabral 

 

projeto gráfico | Bárbara de Pina Cabral 

 

capa | arte digital de Bárbara de Pina Cabral 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

 

Sumário 
APRESENTAÇÃO      6 

 

|  : (DÊ)FORMA :  |  

brunøvaes | corpo-porta-tudo: simbiose  7 

Dora Longo Bahia | Fuga   11 

| : ARTIGOS : | 
Resistência cultural e modernidade indígena | Susana de Castro   15 

Colonialidade do poder e colonialidade de gênero:  um diálogo entre María Lugones e 
Aníbal Quijano | Juliana Aggio   24 

Uma proposta de leitura sintomal marxista-feminista de O Capital a partir de Federici:  
O marxismo diante da reprodução e do trabalho doméstico | Emerson dos  
Santos Pirola   41 

Entre Abya Yala e América Latina: genealogia familiar para além da vontade de um 
passaporte europeu | Bárbara de Pina Cabral   63 

A criança e seu corpo mítico: metamorfoses e monstruosidades na fabulação de 
mundos  |  brunøvaes   79 

Mulher, natureza e cultura: uma perspectiva ecofeminista decolonial | Paloma  
Stratz Carvalho   95 

As relações sociais de gênero na inversão dos papéis em processos-crime de 
defloramento na Comarca de Vigia, PA (1930-1939)  | Marcelo Costa Dias e Natália 
Priscila dos Anjos Lameira   117 
 

 

 

 

 



6 
 

Apresentação 
 

Há cinco anos nascia o Grupo NÓS – Grupo de Estudos sobre Feminismos da 

USP. Um grupo cujas discussões foram feitas, desde aquele inverno de 2019, de 

maneira horizontal. Esse estudo coletivo fomentou projetos e pesquisas individuais, 

eventos, discussões e nos levou à ideia de ter uma revista em que pudéssemos tornar 

públicas essas conversas e conhecer a pesquisa de outras pessoas.  

Neste segundo número de nossa revista, o pensamento decolonial (ou 

descolonial) ganha espaço em três artigos! A crítica ao mito da autogênese da 

modernidade europeia é trabalhada por Susana de Castro a partir de reflexões sobre 

as obras de Lélia Gonzalez e Silvia Rivera Cusicanqui. Juliana Aggio recupera o 

pensamento de María Lugones e de Aníbal Quijano para refletir sobre o conceito de 

“colonialidade de gênero”. Esse mesmo conceito é mobilizado no artigo de Bárbara de 

Pina Cabral, para pensar o apagamento e a resistência vivenciados por "mulheres de 

cor" no Brasil. 

O número traz ainda um artigo sobre a leitura que Federici faz de Marx: 

Emerson Santos Pirola mostra como Federici coloca Marx de ponta-cabeça com o 

reconhecimento do trabalho reprodutivo. brunøvaes nos brinda com um artigo sobre 

infância transviada (a infância queer em relação com o monstruoso e o estranho) e 

uma série de desenhos, em claro diálogo com seu texto, na seção (dê)forma da 

Revista. Também nessa seção, os trabalhos de realidade ampliada de Dora Longo Bahia 

nos fazem refletir sobre as interseções entre arte, tecnologia e política 

Paloma Stratz Carvalho apresenta a discussão urgente do Ecofeminismo de 

Vandana Shiva e Maria Meis, refletindo sobre as possibilidades de uma abordagem 

ecofeminista decolonial. Marcelo Dias e Natália Lameira abordam a difícil questão da 

violência contra as mulheres, num recorte espaço-temporal da Comarca de Vigia, PA, 

entre os anos de 1930-1939. 

NÓS esperamos que vocês gostem! 

Editora/es                                                                                                                      



7 
 

| : (DÊ) FORMA : |  

brunøvaes1 | corpo-porta-tudo: simbiose 

 

 

 

                                                            
1 brunøvaes tem licenciatura em Arte pela FEBASP, especialização em Artes Visuais pela UNESP e é 
discente no Mestrado em Poéticas Visuais na USP (bolsa CAPES). Apresentou exposições individuais nas 
instituições Paço das Artes (2019) e CCSP (2020). Participou de residências no Instituto Sacatar, em 
Itaparica, BA, e na fábrica Viarco, em Portugal. Recebeu o prêmio ProAC LAB por histórico em artes 
visuais (2020). Publicou os livros Alugo para rapazes (2018) e Diário 366 (2021).  
Tem obras nos acervos do Museu da Diversidade Sexual de São Paulo e do Museu de Arte do Rio.  
Ano de produção: 2022.  
Dimensões: 30x40cm.  
Técnica: lápis de cor sobre papel algodão colorido na massa. 



8 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

 

 

 

 

 

 



10 
 

 

 

depoimento  

Em minha prática, processos de diálogo e colaboração se intercalam com a produção de 
narrativas autoficcionais e misturam intimidade e exibição. A palavra e o desenho são meios 
recorrentes de reorganizar um arquivo que se tensiona entre o potencial criativo e o 
fingimento em potencial. Me interessa repensar como aprendemos a ser, apostando no desvio 
e na ambiguidade como possibilidades de estar no mundo. 

Nos últimos anos, tenho me debruçado sobre uma infância transviada que escapa dos 
processos de pedagogização nublando os contornos entre humano e não-humano. Por meio 
de pinturas, desenhos e objetos, venho elaborando uma coleção constelar de seres que 
brilham nesta criança-mítica em sua fluidez e abertura às metamorfoses. Criaturas que 
deslizam no fio da navalha, brincam com os limites, os bichos e os binários, inventam corpos, 
códigos e linguagens, tendo a fantasia como um modo de existências múltiplas.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

Dora Longo Bahia 2| Fuga 

 

Segunda voz 
Brasília, 1o de janeiro de 2019. O presidente eleito Jair Messias Bolsonaro tomou posse 
depois de uma disputa eleitoral tensa e acirrada. Durante sua campanha, o então 
candidato declarou, numa das poucas entrevistas que concedeu, que as políticas 
afirmativas são formas de reforçar o preconceito e “não podem continuar existindo. 
Tudo é ‘coitadismo’. Coitado do negro, coitada da mulher, coitado do gay, coitado do 
nordestino, coitado do piauiense. Vamos acabar com isso”. A série Fuga pretende 
propor uma reflexão sobre a importância da intensificação das chamadas políticas 
afirmativas no Brasil de hoje. As quatro pinturas abstratas apresentam no verso um 
retrato – invisível a olho nu – de uma mulher com uma criança. Cada uma delas 
pertence a um grupo vulnerável à violência no Brasil, seja por causa de sua raça, de 
seu gênero, de sua sexualidade ou de sua proveniência. O título de cada uma das 
pinturas – Celia, Gekidel, Karen e Yeremi – corresponde ao nome de uma mulher 
venezuelana que foi agredida, violentada e prostituída no Brasil ao procurar refúgio da 
crise política, social e econômica que assola seu país de origem. Milhares de pessoas 
em situação de vulnerabilidade buscam asilo no Brasil, um país cujo governo tenta 
acobertar o drástico aumento da incidência de assassinatos de negros, indígenas, 
mulheres, homossexuais e pessoas transgênero. 

Celia  
Uma pesquisa realizada pela Secretaria Nacional de Políticas 
de Promoção da Igualdade Racial (SEPPIR) e pelo Senado 
Federal revela que 56% da população brasileira concorda 
com a afirmação de que “a morte violenta de um jovem 
negro choca menos a sociedade do que a morte de um 
jovem branco”. No Brasil, sete em cada dez pessoas 
assassinadas são negras. São 63 mortes por dia, totalizando 
23 mil por ano. Um jovem negro é vítima de homicídio a 
cada 23 minutos, sendo que as chances de uma garota negra 
entre 15 e 19 anos ser assassinada são 2,19 vezes maiores 
do que as de suas amigas brancas. 

Tinta acrílica sobre os dois lados de tela de linho e realidade aumentada disponível 
em doralongobahia.org /  
RA: Mandelbrot 
Foto: Edouard Fraipont 

                                                            
2 Dora Longo Bahia é artista multimídia, pesquisadora e professora na ECA-USP. Sua série "Fuga", 
composta por "Fuga (Sujeito)" e "Fuga (Segunda Voz)", explora as relações entre arte, política e 
tecnologia por meio da realidade aumentada, expandindo as fronteiras da pintura e provocando 
reflexões sobre presença, resistência e transformação. 

http://doralongobahia.org/


12 
 

 

Gekidel 
Segundo a Comissão Interamericana de Direitos Humanos 
(CIDH), 126 mulheres foram mortas e 67 tentativas de 
homicídio foram registradas no Brasil em janeiro de 2019. A 
CIDH enfatiza que os assassinatos de mulheres não são um 
problema isolado. São sintomas de um padrão de violência 
de gênero, resultado de valores machistas profundamente 
arraigados na sociedade brasileira. As mulheres no Brasil 
estão em situação de vulnerabilidade devido a sua origem 
étnico-racial, orientação sexual, situação financeira ou 
posição política.  

Tinta acrílica sobre os dois lados de tela de linho e realidade aumentada disponível 
em doralongobahia.org  
230 × 128 cm 
RA: Mandelbrot. Foto: Edouard Fraipont 

 

Karen 
Conforme estudos realizados pela ONG Transgender Europe 
(TGEU), o Brasil é o país onde mais transexuais são 
assassinados no mundo. A TGEU deixa claro que é impossível 
se fazer uma estimativa real do número de homicídios de 
pessoas transexuais e não binárias porque geralmente esses 
dados não são nem mesmo especificados. No Brasil, 90% dos 
travestis e transexuais utilizam a prostituição como fonte de 
renda e única possibilidade de subsistência, já que, além de 
passarem pela exclusão social, familiar e escolar, ainda 
encontram dificuldades em conseguir espaço no mercado 
formal de trabalho. 

Tinta acrílica sobre os dois lados de tela de linho e realidade aumentada disponível 
em doralongobahia.org  
230 × 128 cm 
RA: Mandelbrot. Foto: Edouard Fraipont 

 

 

 

 

 

 

http://doralongobahia.org/
http://doralongobahia.org/


13 
 

 

Yeremi 
A Organização das Nações Unidas (ONU) relata que o 
número de refugiados e imigrantes da Venezuela no Brasil 
deve dobrar em 2019. Os venezuelanos continuarão fugindo 
da fome, da falta de moradia e da violência que assola seu 
país natal. Em Roraima, estado cuja taxa de feminicídios 
cresceu 139% em cinco anos, as venezuelanas se prostituem 
para sobreviver. Brasileiros atacam e queimam os poucos 
pertences dos já assustados recém-chegados. O número de 
pessoas que deve deixar a Venezuela até o fim de 2019 pode 
chegar a 5,3 milhões. No grupo, pelo menos 460 mil serão 
crianças. 

Tinta acrílica sobre os dois lados de tela de linho e realidade aumentada disponível 
em doralongobahia.org  
230 × 128 cm 
RA: Mandelbrot. Foto: Edouard Fraipont 

 

  

http://doralongobahia.org/


14 
 

Sujeito3 
Fuga (Sujeito) é uma obra de Dora Longo Bahia que combina pintura em acrílico e 
realidade aumentada para explorar as tensões entre identidade, presença e 
invisibilidade. Por do uso de tecnologia interativa, a obra convida o espectador a 
refletir sobre a construção do sujeito contemporâneo e suas relações com o espaço 
digital e físico. Ao acessar a realidade aumentada, a pintura se transforma, revelando 
camadas ocultas que ampliam a experiência visual e provocam uma reflexão crítica 
sobre os limites da percepção e da subjetividade. 

 

 
 

                                                            
3 Fuga (Sujeito) / Fugue (Subject), 2019 
Tinta acrílica sobre parede e realidade aumentada disponível em doralongobahia.org / Acrylic paint on 
wall and augmented reality available at doralongobahia.org   
Dimensões variáveis / Variable dimensions 
RA: Mandelbrot 
 

http://doralongobahia.org/
http://doralongobahia.org/


15 
 

| : ARTIGOS : |  

 

Resistência cultural e modernidade indígena 
 

Susana de Castro 
Professora da Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ)  

Rio de Janeiro, Brasil 
susanadec@gmail.com 

 

Resumo 

Ainda que as elites econômicas locais defendam um projeto de modernidade 
preponderantemente eurocatólico, a miscigenação não apagou os elementos não 
europeus da cultura e sociedade brasileiras e latino-americanas, como mostram Lélia 
Gonzalez e Silva Rivera Cusicanqui. Além disso, se seguirmos Oswald de Andrade e 
outros, poderemos mostrar que foi a modernidade indígena que fundou a 
modernidade europeia, e não o contrário. Se, por um lado, as universidades insistem 
em adotar um modelo eurocêntrico de saber, isto é, que privilegia a teoria em 
detrimento da prática, o escrito em detrimento do oral, o mental em detrimento do 
corporal, nossa sociedade e cultura são profundamente marcadas pelos saberes 
ancestrais, pela oralidade, pela corporeidade e pela imagética.  

Palavras-chave: mestiçagem, colonialismo interno, territorialidade, episteme indígena. 

Abstract 

Although local economic elites advocate a predominantly Euro-Catholic modernity 
project, miscegenation has not erased the non-European elements of Brazilian and 
Latin American culture and society, as shown by Lélia Gonzalez and Silvia Rivera 
Cusicanqui. Furthermore, following Oswald de Andrade and others, we could argue 
that indigenous modernity laid the foundation for European modernity, not the other 
way around. On the one hand, universities continue to uphold a Eurocentric model of 
knowledge that privileges theory over practice, writing over oral tradition, and mental 
over corporeal aspects. On the other hand, our society and culture are profoundly 
shaped by ancestral knowledge, orality, corporeality, and imagery. 

Keywords: miscegenation, internal colonialism, territoriality, indigenous epistemology.  

  



16 
 

 

Minha mãe, de 85 anos, até hoje acende uma vela para nosso anjo da guarda 

quando viajamos. Nascida em Juazeiro do Norte (CE), recebeu uma educação católica 

como todas as meninas da sua cidade. Depois de casar-se, veio morar no Rio de 

Janeiro e aqui nasceram seus três filhos. Apesar de ela e meu pai, comunista, terem 

decidido não batizar seus filhos, crescemos vendo nossa mãe acendendo velas para 

santos e anjos, para desespero do meu pai, que achava que ela poderia acabar 

queimando a casa. Além disso, até hoje, todo cartão que recebemos dela em datas 

comemorativas termina com a palavra “Axé”. Mais nova, ela tomava banho de sal 

grosso com arruda para “descarregar” das agruras do trabalho e de criar três filhos 

sozinha (meus pais se separaram quando eu tinha 11 anos). Carregava na bolsa o 

santinho da escrava Anastácia. Como minha mãe, há muitas outras mulheres 

“católicas” no Brasil que seguem esses rituais oriundos de religiões de outras matrizes. 

Ainda que pareça uma coisa de menor valor, esses rituais representam, a meu ver, 

uma forma de resistência cultural. Através da expressão “resistência cultural” evoco o 

pensamento de Lélia Gonzalez, para quem a cultura brasileira é profundamente 

marcada pelos elementos afro-indígenas.  

 

A formação cultural brasileira se fez a partir de um modelo que 
poderíamos chamar de eurocatólico. Por isso mesmo, nossas festas 
populares se realizam no espaço simbólico estabelecido por esse 
modelo: as festas gerais, Natal, Carnaval, São João e Aleluia [...]. 
Todavia, quando analisamos de perto, verificamos uma espécie de 
ruptura dos limites impostos pelo modelo dominante. A intervenção 
de formas procedentes de outros modelos culturais – africanos e 
indígenas – torna-se crucial para a compreensão da dinâmica das 
festas populares brasileiras (Gonzalez, 2024, pp. 45-46). 
 
 

Apesar de falar de modelos culturais indígenas e africanos, Lélia Gonzalez 

concentrou-se, ao longo de toda sua obra, em apresentar mais os elementos 

afrobrasileiros da cultura. Pretendo aqui dar continuidade à proposta de Gonzalez de 

pensar resistência cultural e apresentar alguns elementos que nos ajudem a 

compreender as bases indígenas da cultura da Améfrica Ladina. Primeiro, pretendo 

aproximar-me das bases históricas da resistência cultural do catolicismo popular e, em 



17 
 

seguida, apresentar os argumentos pelos quais podemos falar da existência de uma 

modernidade indígena como fundamento da modernidade europeia. 

 

1. Mestiçagem sem fusão, ch’ixi 

 

Apesar de sermos uma sociedade marcada por essa herança cultural afro-

ameríndia, as universidades brasileiras e latino-americanas refletem um projeto de 

modernidade europeia, calcado principalmente no texto escrito em detrimento do 

conhecimento oral, na prioridade da teoria sobre a prática, do texto sobre a imagem, 

enfim, elas refletem o ideal de saber universal letrado. 

Mas, afinal, podem os conhecimentos ser universais ou eles são marcados por uma 

origem, uma territorialidade própria, um contexto espaço-temporal próprio, uma 

historicidade própria? Por outro lado, afirmar a importância do local na construção do 

pensamento significaria negar por completo as ideias modernas europeias de 

liberdade individual, direitos e igualdade se quisermos pensar em uma forma 

alternativa de sociedade à atual, capitalista neoliberal excludente? 

Para a boliviana Silvia Rivera Cusicanqui, esses dois pontos de vista não são 

excludentes, ao contrário do que defendem muitos intelectuais latino-americanos. Na 

perspectiva do grupo modernidade-colonialidade que surgiu na década de 1990 em 

torno da obra do sociólogo peruano Aníbal Quijano, não haveria modernidade sem a 

“descoberta” das Américas. Para o argentino Walter Mignolo, por exemplo, a 

colonização é o lado oculto da modernidade, ou seja, o pensamento moderno europeu 

e tudo o que ele trouxe em termos de conceitos, tais como “sujeito”, “indivíduo”, 

“liberdade”, “direitos” etc., só puderam ser forjados porque havia um continente 

sustentando economicamente as ideias e os projetos políticos libertários às custas do 

trabalho escravo e do extrativismo mineral.  A crítica à modernidade vai desaguar na 

crítica ao eurocentrismo que, segundo seus autores, seria um dos pilares da 

colonialidade do poder. Contrária ao que eles defendem, para Cusicanqui, não 

precisamos abdicar da modernidade europeia para que possamos defender uma 

perspectiva de conhecimento crítico local. 

 



18 
 

Por eso, no necesitamos ser fieles a ninguna escuela - sea francesa, 
gringa o de cualquier otro centro intelectual del norte - ni ser ovejas 
de ningún rebaño. Pero obviamente, eso sólo se puede hacer 
teniendo muy bien puestos los pies en nuestra tierra. Nuestra 
posición como sujetos pensantes está marcada por nuestra propia 
historia, por la geografía de nuestros cerros, y por nuestra propia 
genealogía intelectual, y eso nos permite hacer un buen uso de la 
multiplicidad de ideas que nos llegan de afuera (Cusicanqui, 2015, p. 
307). 

 
Como afirma Cusicanqui, podemos, sim, fazer um bom uso das ideias que vêm de 

fora, desde que estejamos com os pés bem calcados em nosso território. Por que 

haveríamos de renunciar à episteme “nor-atlântica”? Afinal, parte dela surge no calor 

das lutas anarquistas, das lutas das diásporas de imigrantes, das lutas do mundo de 

trabalho na Europa. Ideias como direito das mulheres e de igualdade4 surgem no bojo 

dessas lutas. Mas, e com relação à episteme indígena, quais seriam suas 

características? 

Levando em consideração as diferentes genealogias e histórias, podemos afirmar 

que há em Abya-Ayla uma episteme local comum, assim como falamos de uma 

episteme europeia? A despeito das políticas de mestiçagem no continente terem 

enaltecido a mistura das raças, o que assistimos foi uma assimilação do elemento 

indígena e negro ao elemento europeu português e espanhol. Políticas de mestiçagem 

foram levando paulatinamente ao embranquecimento físico e mental da população. 

Faz sentido neste contexto ainda falar de mestiçagem? Para Cusicanqui, não podemos 

pensar em mestiçagem como síntese, hibridez, fusão ou conciliação de opostos, mas, 

sim, como ch’ixi: 

Este modo de ver las cosas me remite a la idea de lo ch’ixi, que 
literalmente se refiere al gris jaspeado, formado a partir de infinidad 
de puntos negros y blancos que se unifican para la percepción, pero 
permanecen puros, separados. Es un modo de pensar, de hablar y de 
percibir que se sustenta en lo múltiple y lo contradictorio, no como 
un estado transitorio que hay que superar (como en la díaléctica), 
sino como una fuerza explosiva y contenciosa, que potencia nuestra 
capacidad de pensamiento y acción. Se opone así a las ideas de 
sincretismo, hibridez, y a la dialéctica de la síntesis, que siempre 
andan en busca de lo uno, la superación de las contradicciones a 
través de un tercer elemento, armonioso y completo en sí mismo 
(Cusicanqui, 2018, p. 148). 

                                                            
4  Cusicanqui (2018, p. 148) prefere o termo “equivalência” ao termo igualdade, porque este último traz 
em seu bojo a ideia de homogeneização, como se se tratasse de um mesmo, enquanto equivalência 
garante uma correspondência sem uma homogeneização, sem o apagamento das diferenças. 



19 

Como afirma Cusicanqui acima, devemos pensar em uma mestiçagem que não 

supere as contradições, uma mestiçagem que abarque os diferentes sem anulá-las, 

como o termo ch’ixi indica: a cor cinza marmorizada (gris jaspeado) que do ponto de 

vista da percepção é uma só cor, mas cujos pontos negros e brancos que o compõe 

permanecem separados. 

Neste sentido, penso que apesar da modernidade europeia ser aparentemente a 

preponderante em nossos países no que diz respeito aos saberes oficiais, o 

conhecimento corporal e prático, a maneira de festejar, a malemolência nos 

configuram de tal maneira que não há como negar nossa genealogia indígena. Como 

mostra o historiador brasileiro Ronaldo Vainfas, o projeto colonial português não teria 

ido adiante sem a presença do mameluco. Graças ao conhecimento que os mamelucos 

possuíam sobre os saberes indígenas (plantas, ervas e animais comestíveis, caça sobre 

a floresta, seus caminhos e perigos), foi possível aos portugueses sobreviverem 

nos trópicos (1995, p. 145). Durante todo o quinhentos, a língua geral do Brasil era o 

tupi, não o português. O colono português dependia da intermediação do mameluco 

para conseguir se comunicar com os indígenas. 

2. Colonialismo interno

É certo que essa mestiçagem não ambígua, como dupla identidade claramente 

separada uma da outra, não elimina os conflitos de subjetividades oriundos dessa 

dupla origem. Mas, para Cusicanqui, porque essa ambiguidade tem um caráter 

subjetivo, o termo “colonialismo interno” descreve melhor o que vivemos com a 

mestiçagem do que o termo forjado por Aníbal Quijano de “colonialidade do poder”.  

¿Por qué no podemos admitir que tenemos una permanente lucha en 
nuestra subjetividad entre lo indio y lo europeo? Esas son cuestiones 
debe decir: esas son cuestiones de colonialismo interno y no de 
colonialidad, porque, porque hablar de colonialidad, es hablar de una 
estructura vaga, ubicua, que describe a un ente externo a nosotros 
(el estado, el poder). En cambio colonialismo interno (idea formulada 
por los kataristas en los años 1970 y por González Casanova en 
México en 1969), localiza el fenómeno en dos niveles de lo interno: 
de un lado en las repúblicas que surgieron después de las guerras 



20 

contra el colonialismo externo, y de otro en la subjetividad de las 
personas (Cusicanqui, 2015, p. 311). 

A expressão “Colonialismo interno” tem a vantagem de abarcar tanto o fato 

histórico externo de que a criação das Repúblicas latino-americanas após a 

independência não significou uma mudança substantiva do caráter politicamente 

dependente das novas nações, como, por outro, de deixar claro o lado propriamente 

interno, isto é, o fato de que o colonialismo tem um aspecto ideológico muito forte, 

impondo uma visão de superioridade a todo conhecimento que vem de fora.  

Como mostra Benedito Nunes, o Manifesto da Poesia Pau-Brasil, de Oswald de 

Andrade, de 1924, anunciava a miscigenação étnica do povo brasileiro como base da 

cultura moderno-lírica: 

O ideal do Manifesto da Poesia Pau-Brasil é conciliar a cultura nativa 
e a cultura intelectual renovada, a floresta com a escola num 
composto híbrido que ratificaria a miscigenação étnica do povo 
brasileiro, e que ajustasse num balanço espontâneo da própria 
história, ‘’o melhor de nossa tradição lírica’’ com ‘’o melhor de nossa 
demonstração moderna” (Nunes, 1990, p. 13). 

Como muito bem constatou Oswald de Andrade, não há na história somente 

uma modernidade, a modernidade europeia. No caso brasileiro, a nossa modernidade 

é fundamentalmente indígena5. Segundo Andrade, foi a “Revolução Caraíba”, a 

descoberta de povos que viviam em liberdade, gozando de uma vida próxima à 

natureza, com a propriedade comum da terra, como relatado por Montaigne em 

seus ensaios, que inspirou os revolucionários franceses, a rebeldia romântica, a 

revolução bolchevista, ao surrealismo. Daí proclamar o manifesto que “sem nós a 

Europa não teria sequer sua pobre declaração dos direitos do homem” (Nunes, 1990, 

p. 19). 

A opinião pública europeia, os relatos dos viajantes e dos religiosos atribuem 

o sentido de primitivismo e selvageria ao indígena brasileiro pelo fato deles 

praticarem a antropofagia, por isso precisariam ser civilizados. Mas, como diria 

Bartolomeu de Las 5 A obra do antropólogo Pierre Clastres, baseada em etnografia dos indígenas sul-americanos, é 
fortemente influenciada pela tese de La Boétie, segundo a qual não faz o menor sentido a tese liberal 
moderna europeia de que a fundação do Estado se dá por um contrato social, afinal quem quer a 
servidão voluntária? Os indígenas da América do Sul são um exemplo de sociedade na qual a ideia de 
servidão voluntária a um projeto de Estado é inconcebível. 



21 
 

Casas, o que é mais selvagem: comer ritualisticamente um ser humano ou, por cobiça, 

provocar um genocídio através da escravidão dos indígenas? Na verdade, os civilizados 

e modernos eram os indígenas e não os europeus6.  

 
Oswald de Andrade tirou do capítulo XXXI dos Essais de Montaigne a 
própria ideia da vida primitiva. Costumes sãos quanto a liberdade 
matrimonial e a propriedade comum da terra, o gosto do ócio e o 
prazer da dança, virtudes naturais que a “ingenuidade originária’’ 
inspirava, instituições sóbrias e sábias que a Platão fariam inveja, 
formam o retrato que o humanista traçou da sociedade selvagem, 
equilibrada e feliz, incomparavelmente superior à dos civilizados, não 
obstante a antropofagia, ato de vindita menos bárbaro do que a 
crueldade com que os europeus, incapazes de comer um homem 
morto, torturam e estraçalham um corpo humano vivo, “sob pretexto 
de piedade e de religião” (Nunes, 1990, p. 19). 
 

O que derrotou a modernidade indígena, mas não extinguiu suas marcas, foi a 

selvageria da técnica, o modelo de produção industrial para exportação implantado 

aqui, que fez de cada indivíduo uma peça em uma engrenagem que funcionava como 

uma máquina de produção em larga escala. A modernidade indígena não sobreviveu 

íntegra ao capitalismo selvagem, mas está espalhada na forma de resistência cultural, 

no modelo de sociedade capitalista pindorâmica dos trópicos.  

 
3. Conclusão 

 

Do ponto de vista da hegemonia racial branca, hoje, na América Latina, 

assistimos ao desmoronar da ideologia mestiça embranquecida que constituiu o 

fundamento ideológico da formação dos Estados pós-coloniais (Segato, 2007, p. 19). 

No caso do Brasil, o mito da democracia racial foi sendo, nas últimas décadas, 

demolido graças principalmente à luta política do movimento negro. Governos 

progressistas criaram, por força dos movimentos políticos identitários no Brasil, o 

Ministério da Igualdade Racial e o Ministério dos Povos Indígenas, e uma política de 

ações afirmativas. Nos outros países da América Latina, de maioria indígena, como 

Bolívia e Equador, assiste-se à visibilização das pautas indígenas com a criação do 

estado plurinacional, na Bolívia, e a criação da Universidad Intercultural de las 

Nacionalidades y Pueblos Indígenas Amawtay Wasi, no Equador. Contudo, as políticas 

                                                            
6 Ver Wallerstein, 2007, pp. 38-39. 



22 
 

públicas igualitárias não estão sendo suficiente para diminuir o fosso da desigualdade 

social, nem o genocídio da população negra e indígena.  

 

Por ejemplo, en toda Abya Yala se están dando importantes luchas 
indígenas, barriales, juveniles, contra la degradación de la 
democracia, contra el despojo de la minería, contra las carreteras y 
los megaproyectos hidroeléctricos con los que todavía sueña la vieja 
izquierda desarrollista, en fin, luchas contra los efectos perversos del 
capitalismo y de la globalización, que amenaza con convertirnos en 
piezas desechables de un sistema monstruoso. A ese proceso 
depredador e inhumano tenemos que oponerle una visión planetaria, 
que nos conecte con migrantes de la diáspora del sur en el norte, con 
pueblos sin estado que ven reducidos sus espacios de vida, con 
mujeres y niños reclutados para alimentar las maquilas y los centros 
de diversión manejados por las culturas y las empresas de la 
crueldad. Todo ello nos comunica con un mundo entero de 
problemas comunes, ocasionados por este capitalismo del despilfarro 
y de la muerte (Cusicanqui, 2015, p. 308). 

 
O processo de descolonização precisa atingir as estruturas do Estado e suas 

políticas econômicas neoliberais e antipopulares. É dentro deste contexto 

emancipatório que queremos discutir os desafios da luta dos povos indígenas contra 

os projetos transnacionais de extrativismo dos recursos naturais pelas empresas 

mineradoras. Os projetos de governos de esquerda no nosso continente não foram 

capazes de barrar a ideologia do universalismo do mercado global, de tal modo que 

continuam subordinando o desenvolvimento social ao ideal neoliberal de práticas 

hipercapitalistas e individualistas. Projetos comunitários de autogoverno são 

combatidos porque ferem os interesses privatistas e extrativistas das grandes 

mineradoras. Precisamos repensar o que para nós significa modernidade, uma vez que 

a modernidade do hiperconsumo está nos levando à destruição do planeta. 

 

Referências bibliográficas 

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos desde un presente en 

crisis. Buenos Aires: Tinta Limón, 2018. 

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Sociología de la imagen: ensayos. Buenos Aires: Tinta 

Limón, 2015. 

GONZALEZ, Lélia. Festas populares no Brasil. São Paulo: Boitempo, 2024.  



23 
 

NUNES, Benedito. “Antropofagia ao alcance de todos”. In: Andrade, Oswald. A Utopia 

Antropofágica. Obras completas de Oswald de Andrade. São Paulo: Editora Globo, 

1990. 

SEGATO, Rita Laura. La nación y sus otros. Raza, etnicidad y diversidad religiosa en 

tiempos de Políticas de la Identidad. Buenos Aires: Prometeo libros, 2007. 

VAINFAS, Ronaldo. A heresia dos índios – catolicismo e rebeldia no Brasil colonial. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

WALLERSTEIN, Emmanuel. O universalismo europeu: a retórica do poder. São Paulo: 

Boitempo 

  



24 
 

Colonialidade do poder e colonialidade de gênero:  um diálogo 
entre María Lugones e Aníbal Quijano  

 

Juliana Aggio  
Professora da Universidade Federal da Bahia (UFBA) 

Salvador, Brasil 
juortegosa.aggio@gmail.com 

 

Resumo 

Neste texto, faço uma análise do conceito elaborado por María Lugones de 
colonialidade de gênero a partir da apropriação crítica que ela faz do conceito de 
colonialidade do poder, elaborado por Aníbal Quijano, de modo a argumentar que não 
haveria colonialidade do poder sem colonialidade de gênero e vice-versa. A partir dos 
conceitos de colonialidade e de interseccionalidade, a filósofa recusa não apenas uma 
concepção de Quijano de gênero dimórfica hierárquica de viés biológico, mas também 
uma concepção universal do conceito “mulheres” do feminismo branco hegemônico 
que, ao pensar exclusivamente o gênero, e não o gênero em termos raciais, acaba por 
assimilar o sujeito “mulheres” à própria mulher branca, excluindo as racializadas e 
produzindo, assim, racismo.  

Palavras-chave: colonialidade, poder, gênero, feminismo, decolonialidade. 

Abstract:  

In this text, I analyze María Lugones' concept of coloniality of gender based on her 
critical appropriation of Aníbal Quijano's concept of coloniality of power, arguing that 
there would be no coloniality of power without coloniality of gender and vice versa. 
Based on the concepts of coloniality and intersectionality, she rejects not only 
Quijano's conception of hierarchical, dimorphic gender with a biological perspective, 
but also hegemonic white feminism's universal conception of “women”, which, by 
thinking exclusively of gender and not gender in racial terms, ends up assimilating the 
subject “women” to white women themselves, excluding racialized women and thus 
producing racism. 

Keywords: coloniality, power, gender, feminism, decoloniality. 

  



25 
 

 

Com intuito de compreender o significado e a potência do conceito de 

colonialidade de gênero da filósofa argentina María Lugones, pretendo, inicialmente, 

mostrar o que o sociólogo peruano Aníbal Quijano concebe por colonialidade do poder 

para, em seguida, analisar a apropriação crítica que a filósofa fez de tal conceito, 

assimilando a importância de se pensar o gênero em termos coloniais, o que poderia 

ter sido feito pelo próprio Quijano se o mesmo não tivesse sido estreito na sua análise 

de viés biologizante sobre a opressão sexista na modernidade, mas tivesse pensado o 

gênero em termos interseccionais. Exatamente a partir do ponto limite da teoria de 

Quijano que parte Lugones, sinalizando sua potência e, ao mesmo tempo, sua 

estreiteza ao conceber o conceito de colonialidade de gênero. Munida de tal conceito 

e inspirada pelos feminismos negro, latino-americano, chicano, indígena e materialista 

francês, a filósofa formulará o que denominou de feminismo decolonial em franca 

oposição ao feminismo branco hegemônico de sua época.   

Colonialidade do poder 

Como anunciou Quijano, em seu texto que marca o movimento latino-americano de 

descolonização, Colonialidade e Modernidade/Racionalidade, de 1992, o que ele 

denomina de “colonialidade do poder” pode ser entendido como um poder colonial 

que teve início na colonização da América, em 1492, e perdura até hoje nas ex-

colônias. Primeiramente, o autor diz que é preciso distinguir colonização ou 

colonialismo de colonialidade. A colonização da América estabeleceu, segundo o autor, 

uma ordem mundial dividida entre a classe dominante europeia e seus descendentes 

euro-norte-americanos e a classe dominada da América Latina e da África. Foi um 

processo de escala global, de uma violência sem precedentes na história e com uma 

enorme concentração de recursos. Assim, o autor compreende o colonialismo como 

um sistema de dominação político-militar, e a colonialidade como dominação ainda 

presente na atualidade de ordem cultural, social e econômica sobre as outras culturas 

não europeias, ou seja, “o complexo cultural conhecido como 

racionalidade/modernidade europeia que serviu como um paradigma universal de 

conhecimento e de relação entre a humanidade e o resto do mundo” (Quijano, 1992, 



26 
 

p. 4), do que se segue que “a colonialidade, em consequência, é ainda o modo mais 

geral de dominação no mundo atual, uma vez que o colonialismo, como ordem política 

explícita, foi destruído” (Quijano, 1992, p. 4). 

O que gostaria de destacar é que, mesmo com a independência das colônias do 

ponto de vista formal político-jurídico, ainda se mantém a estrutura colonial de poder 

que produziu e continua produzindo discriminações sociais sob o estigma da raça. Ora, 

não é difícil de notar que os atuais explorados, dominados, discriminados são pessoas 

racializadas. Se o colonialismo político foi eliminado, o cultural permanece, o que pode 

ser descrito, segundo Quijano, não apenas como subordinação, mas como uma 

verdadeira colonização do imaginário. O processo de colonialidade do poder incidiu 

sobretudo na cultura e no modo de produzir conhecimento, fenômeno denominado de 

eurocentrismo, que posteriormente se estendeu para o modo de vida social e político, 

durante o período histórico da chamada modernidade até a atualidade. Houve uma 

sistemática repressão dos objetos e modos de pensar e existir não 

europeus/ocidentais até que imperasse uma racionalidade técnico-científica cultivada 

e estimada como modelo de validação da produção do conhecimento dito rigoroso, 

neutro, científico, positivo, universal e excelente. O que houve, resumidamente, foi: (i) 

repressão sistemática de saberes de outras etnias não europeias; (ii) controle social e 

cultural sobre os modos e os produtos de tais saberes; (iii) mistificação da própria 

cultura europeia. 

 
Para além do domínio epistêmico e cultural, a colonialidade do poder pode ser 

compreendida como um poder que incide sobre o trabalho, o sexo, a natureza e a 

subjetividade. Ochy Curiel resume com clareza a visão de Quijano: 

 

A colonialidade do poder implica relações sociais de 
exploração/domínio/conflito em torno da disputa pelo controle e 
domínio do trabalho e seus produtos, da natureza e seus recursos, 
pelo controle do sexo e seus produtos, da reprodução da espécie, da 
subjetividade e seus produtos, materiais e intersubjetivos, inclusive o 
conhecimento e a autoridade, e seus instrumentos de coerção 
(Curiel, 2020, p. 127).  
 



27 
 

A exploração e o domínio próprios do poder colonial se efetiva com a 

fabricação de ficções poderosas como a de “raça” e, como acrescenta María Lugones, 

de “gênero”. Como diz Lugones, a ideia de raça “reconfigura a humanidade e as 

relações humanas ficcionalmente, em termos biológicos” (Lugones, 2007, p. 190) a 

partir de uma hierarquia entre superiores e inferiores. Ou seja, a colonialidade 

permeia todos os âmbitos da vida ao produzir, como disse Lugones (2020, p. 57), 

classificações sociais de ordem universal pautadas na ideia de “raça” de modo a 

permitir que novas identidades geoculturais sejam produzidas, como a “América” e a 

“Europa”, o “Ocidente” e o “Oriente”, além de novas identidades sociais como o 

“europeu”, o “índio”, o “negro”. A diferença entre indivíduos e entre grupos sociais, 

antes de ser sustentada no que ela difere, foi negada, apagada, controlada, distorcida 

e, sobretudo, lida em termos hierárquicos, produzindo desigualdades: mecanismo 

inerente ao propósito exploratório do sistema capitalista. Como diz Quijano, as 

diferenças foram 

[...] admitidas, antes de tudo, como desigualdades no sentido 
hierárquico. E tais desigualdades são percebidas como de natureza: 
só a cultura europeia é racional, pode conter “sujeitos”. As demais 
não são racionais. Não podem ser nem almejar “sujeitos”. Em 
consequência, as outras culturas são diferentes no sentido de serem 
desiguais de fato inferiores por natureza. Só podem ser “objeto” de 
conhecimento ou de práticas de dominação (Quijano, 1992, p. 6). 

 

Há um esforço secular dos europeus em justificar epistemologicamente pela 

natureza inferior desse outro diferente a desigualdade e a possibilidade de dominá-

lo. O outro não europeu é diferente no sentido de desigual e inferior por natureza, 

já que não é racional como o europeu, o que se configura como uma estratégia de 

dominação colonial:  

O paradigma europeu de conhecimento racional não somente foi 
elaborado no contexto de, mas como parte de uma estrutura de 
poder que implicava a dominação colonial europeia sobre o restante 
do mundo. Esse paradigma expressou, em um sentido demonstrável, 
a colonialidade dessa estrutura de poder (Quijano, 1992, p. 6).  

 



28 
 

Ora, a Europa se pensa como espelho e as demais culturas acreditam nessa 

quimera. A grande dificuldade é que nós, latino-americanos, não percebemos que a 

imagem do espelho eurocêntrico distorce a imagem do que nós somos. Quijano 

finaliza seu texto Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina nesta 

direção: “é tempo de aprendermos a nos libertar do espelho eurocêntrico onde 

nossa imagem é sempre, necessariamente, distorcida. É tempo, enfim, de deixar de 

ser o que não somos” (Quijano, 2005, p. 139). Trata-se, portanto, de recusar o que 

fizeram de nós e o que nós fazemos de nós mesmos. Para tanto, segundo o autor, é 

preciso descolonizar, o que implica a reconstrução do próprio modo de pensar e de 

existir a partir da crítica ao paradigma europeu da racionalidade/modernidade.    

Colonialidade de gênero  

Da crítica à concepção de gênero de Quijano e do feminismo branco 

hegemônico, Lugones propõe a colonialidade de gênero como conceito-chave do 

que ela irá cunhar por feminismo decolonial em seu texto Rumo a um feminismo 

decolonial, de 2010. O feminismo decolonial, segundo Ochy Curiel, tem duas fontes 

importantes: 

De um lado, as críticas feministas feitas pelo Black Feminism, 
mulheres de cor, chicanas, mulheres pobres, o feminismo autônomo 
latino-americano, feministas indígenas e o feminismo materialista 
francês ao feminismo hegemônico em sua universalização do 
conceito mulheres e seu viés racista, classista e heterocêntrico; de 
outro as propostas da chamada Teoria Decolonial, o projeto 
decolonial desenvolvido por diferentes pensadorxs latino-americanxs 
e caribenhxs (Curiel, 2020, p. 125). 

 

Como veremos, a principal ferramenta de resistência do feminismo será o que 

ela compreende como uma infrapolítica de descolonização do gênero. Antes de 

avançarmos nas propostas de resistência, cabe compreendermos que sua crítica ao 

feminismo feito por e para mulheres brancas tem como base o fato de terem 

ignorado a interseccionalidade de raça / classe / sexualidade / gênero, bem como 

operado numa chave de pensamento moderno capitalista colonial 

cisheteropatriarcal. A separação categorial de raça, gênero, classe e sexualidade 



29 
 

produz o que ela denominou de “cegueira epistemológica” (Lugones, 2020, p. 54), 

pois que oculta a complexidade da violência. Desse modo, a filósofa argentina 

retoma o conceito de interseccionalidade, que marcou os feminismos de cor dos 

Estados Unidos, bem como o conceito de colonialidade de poder de Quijano para 

formular o que denominou de “sistema moderno-colonial de gênero” (Lugones, 

2007, p. 186), i.e., a colonialidade de gênero.  Trata-se de um sistema que subjuga 

tanto homens como mulheres de cor em todos os aspectos da vida, bem como 

dissolve os vínculos de solidariedade entre os subjugados. Como resistência, é 

preciso rechaçar esses sistema, portanto descolonizar o gênero, bem como praticar 

outras relações comunais promovendo giros epistemológicos e educacionais.  

Lugones se apropria do conceito de colonialidade do poder, mas critica seus 

limites no que diz respeito à análise do gênero, que se apoia numa leitura 

reducionista à biologia e desconsidera a interseccionalidade das categorias de 

gênero e raça. Segundo a filósofa, Quijano formula quatro eixos estruturais da 

colonialidade do poder que permeia todos os âmbitos da vida: sexo, trabalho, 

autoridade coletiva e subjetividade/intersubjetividade, seus recursos e produtos. A 

crítica incide no fato de ele reduzir a esfera sexo/gênero ao controle do acesso ao 

sexo, seus recursos e produtos. Segundo a filósofa, ele elabora uma “descrição de 

gênero que não é questionada, e que é demasiadamente estreita e hiperbiologizada 

– já que traz como pressupostos o dimorfismo sexual, a heterossexualidade, a 

distribuição patriarcal do poder e outras ideias desse tipo” (Lugones, 2020, p. 63). 

Mais claramente, segundo a mesma,  

A lógica dos eixos estruturais mostra o gênero como constituído por 
e constituindo a colonialidade do poder. Nesse sentido, não há 
separabilidade gênero/raça no modelo de Quijano. Acho que ele 
capturou corretamente a lógica disso. Mas o eixo da colonialidade 
não é suficiente para compreender todos os aspectos de gênero. Os 
aspectos de gênero que são mostrados dependem de como o gênero 
é realmente conceituado no modelo. No modelo (padrão) de 
Quijano, o gênero parece estar contido dentro da organização 
daquela “área básica da existência” que Quijano chama de “sexo, 
seus recursos e produtos”. Ou seja, há um relato de gênero dentro da 
estrutura que não é colocado sob escrutínio e que é muito estreito e 
excessivamente biologizado, pois pressupõe dimorfismo sexual, 



30 
 

heterossexualidade, distribuição patriarcal de poder e assim por 
diante (Lugones, 2007, p. 193). 

 

Se, de fato, Quijano entende “o sexo como atributos biológicos que podem ser 

elaborados como categorias sociais” (Lugones, 2020, p. 63), ou seja, se as diferenças 

biológicas que sustentam as categorias sociais para controle do sexo e suas funções 

reprodutivas são assumidas por ele sem questionamento, então seu pressuposto 

parece ser inquestionavelmente biológico. Ora, os feminismos lésbico, queer e trans já 

questionaram fortemente o determinismo binário biológico, pois que se trata antes de 

uma leitura generificada binária e cis dos corpos e dos sexos a partir da aparência física 

dos órgãos genitais: esses são muito mais diversos e múltiplos, haja vista, por exemplo, 

os intersexos. Lugones (2020, p. 64) mesmo faz uso da existência do intersexo para 

colocar a leitura biologista e binarista de Quijano em questão. Como ela diz, 

“indivíduos intersexo eram reconhecidos em muitas sociedades tribais anteriores à 

colonização sem serem assimilados à classificação sexual binária” (Lugones, 2020, p. 

66); do que se segue que  

[...] se o capitalismo global eurocêntrico só reconheceu o dimorfismo 
sexual entre homens e mulheres brancos/as burgueses/as, não pode 
ser verdade que a divisão sexual seja baseada na biologia. As 
correções substanciais e cosméticas sobre o biológico deixam claro 
que o “gênero” vem antes dos traços “biológicos” e os preenche de 
significado (loc. cit.). 

Em poucas palavras, as diferenças entre os gêneros e sexos “são pensadas 

nos mesmos termos em que a sociedade entende a biologia reprodutiva” (Lugones, 

2020, p. 63). Ao que parece, no modo como ele descreve a “colonialidade das relações 

de gênero”, não há nenhum tipo de crítica ao dimorfismo sexual de cunho biológico. 

Há uma descrição do controle colonial sobre o sexo em termos de opressão pela 

prostituição, abusos sexuais e redução à função reprodutiva no reduto familiar. As 

diferenças entre gênero e sexo “são pensadas nos mesmos termos em que a sociedade 

entende a biologia reprodutiva”. Curiel resume bem a crítica de Lugones a Quijano que 

teria desconsiderado a raça para repensar e definir em termos coloniais o gênero: 



31 
 

María Lugones, apesar de acolher a proposta de Quijano sobre 
colonialidade, diz que a raça não determina sozinha a configuração 
da colonialidade do poder; ela é acompanhada pelo gênero e, com 
ele, pela heterossexualidade. Por outro lado, Lugones aponta que 
Quijano admite uma noção de sexo hiperbiologizado. O gênero do 
qual ele fala, segundo ela, está ligado a um tipo de relação humana 
reservada ao homem branco europeu possuidor de direitos e sua 
companheira mulher que serve à reprodução da espécie (Curiel, 
2020, p. 127). 

O problema não é simplesmente a redução do gênero ao biologismo, mas o uso 

dos termos para definir gênero na medida em que são políticos os próprios termos em 

que se faz política. Seus termos, por sua vez, orbitam a gramática hegemônica 

capitalista, eurocêntrica e global sobre o gênero, mesmo que o filósofo peruano 

compreenda e denuncie o controle patriarcal e heterossexual sobre o sexo. Ele cai no 

mesmo problema do feminismo hegemônico branco que desconsidera as mulheres 

colonizadas, não brancas, racializadas porque não assume a profundidade da 

intersecção entre as categorias sociais e tampouco propõe uma resistência por 

coalizão. Ou seja, como as mulheres brancas não se conceberam em termos 

interseccionais, na intersecção entre raça e gênero, tampouco viram necessidade de 

criar coalizões a partir das diferenças, como se todas as mulheres estivessem unidas na 

mesma chave de opressão: a sujeição de gênero, desconsiderando a raça, elemento 

fulcral que constitui a própria categoria sexo/gênero. Segundo a filósofa: “a lógica dos 

‘eixos estruturais’ nos dá algo a mais, mas também algo a menos que a 

interseccionalidade. A interseccionalidade revela o que não conseguimos ver quando 

categorias como gênero e raça são concebidas separadas uma da outra” (Lugones, 

2020, p. 60). Pensar de modo interseccional se opõe a uma leitura binária assumida 

por Quijano, que é ocidentalizada, moderna e colonial. Como propõe a filósofa:  

Temos pensado gênero, raça, classe como categorias. Como tais, as 
temos pensado binariamente: homem/mulher, branco/negro, 
burguês/proletariado. As análises em categorias têm escondido a 
relação de intersecção entre elas e assim, invisibilizado a situação 
violenta da mulher de cor – pensada apenas como uma parte do que 
passam as mulheres (brancas) e os negros (homens). A separação 
categorial é a separação de categorias que são inseparáveis (Lugones, 
2020, p. 83).  



32 
 

Como ela salienta: “É somente quando percebemos gênero e raça como 

entrelaçados ou fundidos que realmente vemos mulheres de cor” (Lugones, 2007, 

p. 193). 

Ora, é preciso colocar o binarismo entre parênteses para poder resistir e 

vislumbrar outra lógica: essa parece ser a função da interseccionalidade. O ponto é 

que a separação categorial impede que se pense seres e fenômenos sociais que 

existem na intersecção. Desse modo, o problema é que o quadro apresentado por 

Quijano “refaz o apagamento e a exclusão das mulheres colonizadas da maioria das 

áreas da vida social, em vez de trazê-las de volta à vista. Em vez de produzir um 

rompimento, ele se acomoda no reducionismo da dominação de gênero” (Lugones, 

2020, p. 69). 

A crítica sobre a separação que Quijano faz entre raça e gênero parece ser 

pertinente para revelar a limitação de seu pensamento sobre o gênero no que diz 

respeito às mulheres colonizadas e racializadas, todavia, uma pontuação deve ser feita. 

Fazendo jus aos seus textos, embora ele não recorra ao conceito de 

interseccionalidade, ele não apenas não separa como afirma a precedência da raça 

sobre o gênero. Em seu texto Colonialidade do poder, Eurocentrismo e América Latina 

(2005), Quijano aprofunda a relação entre colonialidade e eurocentrismo e enfatiza a 

raça como um elemento determinante na instauração e manutenção de tal poder. A 

colonialidade do poder pode ser entendida como o padrão de poder mundial, isto é, 

como próprio ao capitalismo colonial moderno eurocentrado que possui as seguintes 

características: o poder é hegemônico, sua extensão é mundial, seu eixo é a ideia de 

raça, sua origem e caráter são coloniais e a racionalidade operante é eurocêntrica. O 

ponto forte desse texto, a meu ver, é a ênfase que o autor dá à ideia de raça como 

fator determinante da colonialidade, pois ela é constitutiva tanto da dominação 

colonial, como do controle do trabalho em torno do capital. A raça é uma categoria 

mental da modernidade a partir da qual as identidades sociais são produzidas e 

associadas às hierarquias. Do que se segue que, a partir da colonialidade do poder, a 

raça é um termo criado que ficciona a identidade racial e atravessa a identidade de 

gênero, ou seja, o gênero poderia passar a ser lido pelo viés da raça, embora, ao que 

indica Lugones, ele não tenha feito tal leitura. Nas palavras de Quijano:  



33 
 

Na América, a ideia de raça foi uma maneira de outorgar legitimidade 
às relações de dominação impostas pela conquista [...]. Desde então 
demonstrou ser o mais eficaz e durável instrumento de dominação 
social universal, pois dele passou a depender outro igualmente 
universal, no entanto mais antigo, o intersexual ou de gênero [...] 
(Quijano, 2005, p. 118).  

Disso podemos inferir que raça precede gênero não cronologicamente, mas 

logicamente ou em termos de categorização social. Sueli Carneiro certamente 

concordaria com Quijano quando afirma que, nas sociedades latino-americanas, o 

feminismo negro “tem como principal eixo articulador o racismo e seu impacto sobre 

as relações de gênero, uma vez que ele determina a própria hierarquia de gênero em 

nossas sociedades” (Carneiro, 2019, p. 315).    

O problema é que, mesmo não separando, ele não faz uso da categoria raça 

para definir a categoria gênero e esse é o limite de sua teoria superado pelo conceito 

de colonialidade de gênero. O ponto é que, para Lugones, o gênero enquanto uma 

categoria binária hierárquica ou um sistema institucionalizado dentro de um regime 

cisheteropatriarcal não existia antes do advento da colonização, ou seja, a ideia 

moderna de gênero é uma construção capitalista eurocêntrica e colonial que opera 

como uma ficção identitária a serviço da dominação colonial, assim como raça, 

portanto, uma ideia criada juntamente com a ideia de raça para subjugar as mulheres 

a um regime cisheteropatriarcal e desumanizar as mulheres colonizadas de modo a 

explorar maximamente não apenas o trabalho reprodutivo, como apontou Quijano, 

mas suas vidas em todos os aspectos: seu tempo, seu sexo, sua sexualidade, seus 

afetos, seu trabalho em casa e fora de casa. 

A ideia moderna de gênero imposta pelo capitalismo eurocêntrico está no 

cerne da cultura da heterossexualização e é o instrumento mais eficaz para a 

dominação das mulheres. Nesse ponto, a filósofa mostra que a heterossexualidade 

compulsória é um fenômeno moderno e colonial:  

[...] a heterossexualidade não está apenas biologizada de maneira 
fictícia, ela também é obrigatória e permeia toda a colonialidade de 
gênero – na concepção mais ampla que estamos dando a esse 
conceito. Nesse sentido, o capitalismo eurocêntrico global é 
heterossexual (Lugones, 2020, p. 72). 



34 
 

E, no sistema de gênero moderno/colonial, “essa heterossexualidade tem sido 

coerente e duramente perversa, violenta, degradante, e sempre funcionou como 

ferramenta de conversão de pessoas ‘não brancas’ em animais e de mulheres brancas 

em reprodutoras da Raça (branca) e da classe (burguesa)” (Lugones, 2020, p. 72).  

Em suma, são dois os motivos apontados pela filósofa para sustentar que 

gênero é uma ficção moderna. Em primeiro lugar, não existia a ideia moderna de 

gênero nas sociedades pré-coloniais, como mostrou Oyèrónké Oyewùmí, segundo 

Lugones, a saber: “Oyewùmí entende o gênero, introduzido pelo Ocidente, como uma 

ferramenta de dominação que produz duas categorias sociais que se opõem de 

maneira binária e hierárquica” (2020, p. 67); logo, ler a sociedade iorubá pelo viés do 

gênero ocidentalizado é fazer uma leitura ocidentalizada e, portanto, colonizadora 

dessa cultura. As categorias iorubás obinrin e okunrin não são as mesmas que as 

categorias homem/mulher binárias, hierárquicas e ocidentais.     

Em segundo lugar, o gênero é criado para ser um atributo das mulheres 

brancas de modo que elas sejam consideradas seres humanos inferiores submetidos 

ao regime cisheteropatriarcal, e não para ser um atributo das mulheres racializadas, 

colonizadas, que são, pela privação de gênero, desumanizadas, já que gênero só 

poderia ser um atributo de um ser humano. É porque certos seres são racializados que 

eles não são humanos, portanto, não possuem gênero: não são mulheres, nem 

homens, mas fêmeas ou machos. Em suma, cria-se a ideia de gênero, assim como a de 

raça, para desumanizar as.os colonizadas.os e assim “legitimar” a escravização e toda 

sorte de tortura. Em resumo, a colonialidade é  

[...] a poderosa redução de seres humanos a animais, a inferiores por 
natureza, em uma compreensão esquizóide de realidade que 
dicotomiza humano de natureza, humano de não-humano, impondo 
assim uma ontologia e uma cosmologia que, em seu poder e 
constituição, indeferem a seres desumanizados toda humanidade, 
toda possibilidade de compreensão, toda possibilidade de 
comunicação humana (Lugones, 2014, p. 946). 

 

Esse tipo de racionalidade capitalista colonial descrita por Quijano se apresenta 

em discursos dominantes e opera a partir de categorias que naturalizam diferenças 

numa chave binária e desigual produzindo efeitos práticos materiais opressivos, ou, 



35 
 

como sinalizou Lugones, ela funciona a partir da lógica categorial moderna que 

“constrói as categorias em termos homogêneos, atomizados, separáveis e constituídos 

dicotomicamente” (Lugones, 2014, p. 942), ou seja, que produz “a hierarquia 

dicotômica entre humano e não humano como dicotomia central da modernidade 

colonial” (Lugones, 2014, p. 936). A categorização não apenas homogeneiza e apaga 

diferenças, como hierarquiza sempre estabelecendo o grupo dominante como norma 

(Lugones, 2007, p. 192). O que significa dizer que a classificação em termos de raça e 

de gênero pressupõe a desumanização dos colonizados, pois, segundo o conceito de 

colonialidade de gênero, como há um processo de redução ativa das pessoas ou 

desumanização dos colonizados, “a ‘mulher colonizada’ é uma categoria vazia: 

nenhuma mulher é colonizada; nenhuma fêmea colonizada é mulher” (Lugones, 2014, 

p. 939), visto que ter um gênero é sinal inequívoco de humanidade e a fêmea 

colonizada não foi considerada um ser humano. Ou seja, “o sistema de gênero é não só 

hierárquico, mas racialmente diferenciado, e a diferenciação racial nega humanidade 

e, portanto, gênero às colonizadas” (Lugones, 2014, p. 942). Em outras palavras, “o 

sistema de gênero colonial dicotômico humano/não humano, que é constituído pela 

dicotomia hierárquica homem/mulher para os coloniais europeus + os/as 

colonizados/as não gendrados/as, não humanos/as” (Lugones, 2014, p. 943). 

Lugones é radical ao mostrar que, em primeiro lugar, gênero enquanto um 

sistema opressor é uma criação moderna e colonial e, em segundo lugar, que não 

haveria colonialidade do poder sem colonialidade de gênero e vice-versa. Há uma 

construção mútua entre ambos, assim como entre raça e gênero. A colonialidade do 

poder violentamente inferioriza as mulheres colonizadas e o gênero opera como uma 

imposição colonial sobre as mulheres das sociedades pré-coloniais. Nesse sentido, 

[...] é importante entender o quanto a imposição desse sistema de 
gênero forma a colonialidade do poder, e o tanto que a colonialidade 
do poder forma esse sistema de gênero. A relação entre eles segue 
uma lógica de formação mútua. Até agora, acredito estar claro que o 
sistema de gênero moderno/colonial não existe sem a colonialidade 
do poder, já que a classificação das populações em termos de raça é 
uma condição necessária de sua existência (Lugones, 2020, p. 21). 

 



36 
 

É preciso, portanto, ler o sistema moderno/colonial de gênero (dimorfismo 

biológico, organização patriarcal e heterossexual das relações sociais) em termos 

raciais, pois gênero e raça estão imbricados ou tramados e ambos são “ficções 

poderosas” coloniais (Lugones, 2020, p. 22). Ou seja, se a colonialidade não diz 

respeito apenas à classificação racial, mas também à classificação sexo/gênero, então 

o gênero deve ser lido nessa chave racial e colonial. 

As ferramentas de luta do feminismo decolonial  

Se o gênero é uma ficção colonial, então a luta feminista pressupõe 

descolonizar o gênero e, para tanto, é preciso criticar os feminismos do século XX, que 

desconsideraram o elemento da racialidade e reivindicaram suas pautas com base na 

imagem da mulher branca como sujeito do feminismo, ou seja, “a imagem de uma 

mulher frágil, fraca, tanto corporal como intelectualmente, reduzida ao espaço privado 

e sexualmente passiva” (Lugones, 2020, p. 74). Resumidamente, “apagando toda 

história, inclusive a oral, da relação entre as mulheres brancas e não brancas, o 

feminismo hegemônico branco igualou mulher branca e mulher” (Lugones, 2020, p. 

76). Igualar mulher branca a mulher significa produzir o conceito “mulher” tomado 

isoladamente ou em si mesmo, portanto, produzir racismo, ou seja,  

[...] o termo “mulher”, em si, sem especificação dessa fusão <gênero 
e raça>, não tem sentido ou tem um sentido racista, já que a lógica 
categorial historicamente seleciona somente o grupo dominante – as 
mulheres burguesas brancas heterossexuais – e, portanto, esconde a 
brutalização, o abuso, a desumanização que a colonialidade de 
gênero implica (Lugones, 2020, p. 61).  

Como explica Curiel, o problema do feminismo hegemônico é considerar 

apenas o gênero sem que ele esteja interseccionado com raça e a partir de uma visão 

binária e heterocêntrica, ou seja, “o sistema de gênero moderno/colonial, segundo 

Lugones, afeta as interpretações, teorizações, investigações, metodologias e muitas 

das práticas políticas do feminismo, reproduzindo assim o racismo e a colonização” 

(Curiel, 2020, p. 130). 

Ora, se, no interior da ordem da heterossexualidade compulsória, as mulheres 

brancas eram identificadas com a natureza, as crianças e os animais pequenos, as não 

brancas não eram sequer consideradas mulheres, mas sim fêmeas tais quais os animais 



37 
 

e sem características da feminilidade. Essa animalização brutal das mulheres 

colonizadas em relação à fragilidade das mulheres brancas, colocam as primeiras numa 

condição de ser capaz de aguentar toda ordem de violência no trabalho e de agressão 

sexual. Mesmo que, posteriormente, as fêmeas passaram a ser consideradas mulheres, 

elas não ganharam o mesmo status e privilégio das mulheres brancas. Isso significa, 

mais uma vez, que raça precede gênero no sistema de opressões. 

Em suma, o problema do feminismo hegemônico é apagar a diferença colonial 

e, com isso, destruir a possibilidade de outros sentidos, outras existências e de 

resistência à colonialidade. Se há violência em relação às mulheres brancas burguesas 

por serem submetidas ao regime cisheteropatriarcal, as racializadas sofreram tal 

violência acrescidas da desumanização/animalização e exploração extrema do 

trabalho. Desse modo, ler o sistema de gênero em termos raciais revela que não 

apenas o sexo era explorado, como pressupôs Quijano, mas também o trabalho e 

todos os demais aspectos da vida, além de serem explorações distintas quando 

analisadas em termos interseccionais. Há divisão interseccional (raça/sexo) do trabalho 

e não apenas sexual ou racial. 

Como o feminismo hegemônico e mesmo Quijano fizeram suas análises 

prescindindo da interseccionalidade, suas propostas de luta não poderiam ser 

suficientemente justas e eficientes: é preciso pensar em termos de coalizão entre 

diferentes, preservando a diferença e se unindo para descolonizar nosso modo de ser 

e viver. Para a filósofa, resistir significa descolonizar o gênero, o que pressupõe criar 

uma subjetividade ativa no sentido de agenciamento em oposição à sujeitificação 

enquanto sujeito assujeitado às marcas de identidade e aos mecanismos normativos 

coercitivos. A aposta é numa infrapolítica que “marca a volta para dentro, em uma 

política de resistência, rumo à libertação” (Lugones, 2014, p. 940), ou seja, é preciso 

resistir à colonialidade de gênero na tensão da diferença colonial e “na tensão da 

ferida colonial” (Lugones, 2014, p. 945), na medida em que o/a colonizado/a habita um 

locus fraturado, um lugar de tensão entre ação de resistência e subjugação, entre ser 

ativo e ser assujeitado, entre uma lógica binária e uma lógica interseccional ou 

múltipla, entre uma consciência dupla e uma consciência múltipla. Esse locus é 

habitado de múltiplas maneiras e, por isso mesmo, fraturado. Resistir é habitar essa 

fratura, essa ferida, se posicionar contra essa lógica categorial dicotômica e recusar a 



38 
 

própria invasão colonial de si que opera controlando e negando os modos diversos de 

existência, afinal, “a modernidade tenta controlar, ao negar a existência, o desafio da 

existência de outros mundos com diferentes pressuposições ontológicas” (Lugones, 

2014, p. 943). 

Se a negação da diferença é o principal mecanismo do poder colonial, como já 

foi pontuado por Quijano e Dussel, a resistência se faz justamente na diferença 

colonial. Do ponto de vista metodológico, é preciso recusar uma leitura colonial de 

outras cosmologias, que faz uso da colonialidade da linguagem por meio da tradução 

colonial de outros mundos, aplicando uma trama conceitual ocidental binária de 

gênero, heterossexual, racializada e hierarquizada entre humano e não humano, ou 

seja, espera-se que se sustente um novo hábito epistemológico de não fazer uma 

tradução colonial da diferença. Espera-se, também, que se assuma o tensionamento 

entre a identidade e a alteridade, e que se possa ser, como disse a feminista chicana 

Glória Anzaldúa (2019), tolerante com as ambiguidades e as contradições desse locus 

fraturado cujos enunciados são eles próprios fraturados e produtores de uma fratura 

no logos mesmo, de modo que a partir da contradição surjam novos sentidos, bem 

como deslocamentos no status quo ao qual se acomoda o pensamento hegemônico. 

Preservar a diferença colonial significa criar condições para um diálogo que faz circular 

o logos fraturado por meio de perspectivas subalternas em contraponto à perspectiva 

hegemônica. Nesse sentido, “a tarefa da feminista descolonial inicia-se com ela vendo 

a diferença colonial e enfaticamente resistindo ao seu próprio hábito epistemológico 

de apagá-la” (Lugones, 2014, p. 948). O giro epistemológico decolonial não estaria 

dissociado de uma prática de si de mudança de hábito na produção de conhecimento. 

Do ponto de vista da subjetividade, da intimidade, das relações a si e com os 

outros, a descolonização é uma práxis que critica a “opressão de gênero racializada, 

colonial e capitalista heterossexualizada visando uma transformação vivida do social” 

(Lugones, 2014, p. 940), ou seja, uma resistência por dentro e não por fora, 

comunitária e não individualista, relacional e não dicotômica, que se abre para a 

multiplicidade e a coalizão na tentativa de preservar e sustentar as diferenças. Nesse 

momento, Lugones se une à voz de Anzaldúa e claramente diz: “estou propondo um 

pensamento de fronteira feminista, onde o limite da fronteira é um solo, um espaço, 

uma fronteira, para usar o termo de Gloria Anzaldúa, não apenas uma fenda, não uma 



39 
 

repetição infinita de hierarquias dicotômicas entre espectros do humano desalmados” 

(Lugones, 2014, p. 947). Trata-se de resistir desde dentro, de uma noção subalterna de 

si que se sustenta na diferença colonial e permite multiplicidades nunca reduzidas a 

dicotomias, do estar sendo em relação, e não do ser em estado hierárquico dicotômico 

de dominação, do pensamento fronteiriço e fraturado que vigora nas coalizões e 

desmonta o imenso monolito do pensamento hegemônico colonial cisheteropatriarcal 

e capitalista. Enfim, uma nova geopolítica feminista epistemológica e amorosa capaz 

de afirmar “a vida ao invés do lucro, o comunalismo ao invés do individualismo, o 

‘estar’ ao invés do empreender, seres em relação ao invés de seres em constantes 

divisões dicotômicas, em fragmentos ordenados hierárquica e violentamente. Estes 

modos de ser, valorar e acreditar têm persistido na oposição à colonialidade” 

(Lugones, 2014, p. 949). 

Lugones, como podemos notar, foi radical ao atrelar o gênero enquanto uma 

ficção moderna colonial ao marcador da raça, ou seja, do mesmo modo que o gênero 

não se constitui e não pode ser pensado, na modernidade, sem o poder colonial, o 

próprio poder colonial, por sua vez, não existiria sem a subjugação diferenciada em 

termos raciais daqueles que foram privados de gênero, pois privados de humanidade - 

as colonizadas e os colonizados eram considerada/o/s fêmeas ou machos - em relação 

àqueles que possuem gênero, mesmo que diferenciados em graus de humanidade - os 

homens como superiores às mulheres europeias brancas colonizadoras. Sem 

evidenciar essa distinção e pensar a resistência por coalizão, a categoria de gênero se 

torna esvaziada, abstrata e universal, e a luta feminista acaba por reproduzir opressões 

ao invés da sonhada emancipação de “todas” as mulheres.         

 

Referências bibliográficas 

CARNEIRO, S. Enegrecer o feminismo: a situação da mulher negra na América Latina a 
partir de uma perspectiva de gênero. In: HOLLANDA, H. B. de (org.), Pensamento 
feminista: conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019, p. 313-322. 

CURIEL, O. Construindo metodologias feministas a partir do feminismo decolonial. In: 
HOLLANDA, H. B. de (org.), Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio 
de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020, p. 121-138. 



40 
 

DUSSEL, E., Europa, modernidade e Eurocentrismo. In: A colonialidade do saber: 
eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: 
CLACSO, 2005. 

LUGONES, M., Rumo a um feminismo descolonial. Estudos feministas, Florianóspolis, 
22(3): 320, setembro-dezembro/2014. 

_____. Colonialidade e gênero. In: HOLLANDA, H. B. de (org.), Pensamento feminista 
hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020, p. 52-83. 

____. Heterosexualism and the Colonial/Modern Gender System. Hypatia, Volume 22, 
Number 1, Winter 2007, pp. 186-209. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidad y Modernidad-racionalidad. In: BONILLO, Heraclio 
(comp.). Los conquistados. Bogotá: Tercer Mundo Ediciones; FLACSO, 1992, pp. 437-
449. Tradução de wanderson flor do nascimento. 

_____. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: A colonialidade do 
saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: 
CLACSO, 2005.  



41 

Uma proposta de leitura sintomal marxista-feminista de O 
Capital a partir de Federici: o marxismo diante da reprodução e 

do trabalho doméstico 

Émerson dos Santos Pirola 
Doutorando em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio 

Grande do Sul (PUC/RS) 
Porto Alegre, Brasil 

emerson.pirola@acad.pucrs.br 

Resumo 

As relações entre feminismo e marxismo possuem uma longa história de conflitos e 
alianças. O marxismo tradicionalmente excluía o trabalho doméstico e reprodutivo de 
suas concepções sobre trabalho e classe. A partir dos anos 1970, feministas marxistas 
italianas, como Silvia Federici, revolucionaram tanto o marxismo quanto o feminismo 
ao destacar a centralidade do trabalho reprodutivo, ignorado teoricamente e 
politicamente pela ortodoxia marxista e pelas organizações de esquerda. Essas autoras 
argumentam que uma crítica eficaz do capitalismo deve abordar a reprodução, 
colocando a “questão das mulheres” no centro do debate, já que elas foram 
historicamente constituídas como principais responsáveis por esse trabalho. Com base 
em uma epistemologia althusseriana, que envolve conceitos como problemática, corte 
epistemológico e leitura sintomal, argumenta-se que esse feminismo marxista 
promove uma revolução epistemológica ao identificar os silêncios e invisibilizações na 
obra de Marx sobre o trabalho reprodutivo, rompendo com a ideologia produtivista e 
naturalista predominantes no campo marxista. 

Palavras-chave: trabalho reprodutivo, problemática, marxismo feminista, leitura 
sintomal, trabalho doméstico. 

Abstract 

The relationship between feminism and Marxism has a long history of conflicts and 
alliances. Marxism has traditionally excluded domestic and reproductive labor from its 
conceptions of work and class. Since the 1970s, Italian Marxist feminists, such as Silvia 
Federici, have revolutionized both Marxism and feminism by highlighting the centrality 
of reproductive labor, which was theoretically and politically ignored by Marxist 
orthodoxy and leftist organizations. These authors argue that an effective critique of 
capitalism must address reproduction, placing the “women’s question” at the core of 
the debate, as women have historically been constituted as the primary subjects of 
this kind of labor. Based on an Althusserian epistemology, involving concepts such as 



42 
 

problematics, epistemological break, and symptomatic reading, it is argued that this 
Marxist feminism fosters an epistemological revolution by identifying the silences and 
invisibilities in Marx’s work on reproductive labor, breaking with the dominant 
productivist and naturalist ideology in the Marxist field. 

Keywords: reproductive labor, problematics, feminist Marxism, symptomatic reading, 
domestic labor. 

 

Introdução 

 

 A relação entre o feminismo e o marxismo sempre foi um tanto conflituosa. As 

mulheres, ainda que importantes sujeitas na luta contra as injustiças sociais próprias 

da modernidade capitalista, mesmo quando por dentro da questão do trabalho 

(lembremos as origens operárias, e até socialistas, do 8 de março1), tiveram por muito 

tempo espaço negado ou secundário nos círculos de esquerda, como os sindicatos e 

partidos tradicionais do período fordista2. Por outro lado, todo feminismo de viés 

crítico do capitalismo (o que não quer dizer necessariamente comunista/socialista) 

tende a passar pelo marxismo, nem que seja para criticá-lo e abandoná-lo ou superá-

lo. As possíveis conjunções e disjunções entre uma perspectiva feminista e alguma 

forma de marxismo, entretanto, podem se produzir de inúmeras maneiras, a depender 

do contexto histórico em que se efetuam – contexto esse político e social, mas 

também teórico –, e das preocupações e tendências das sujeitas e dos sujeitos em 

questão. No presente artigo, através sobretudo da obra de Silvia Federici, a 

preocupação central evocada é a do trabalho reprodutivo ou, mais amplamente, da 

reprodução social, e é por meio dessa preocupação que o marxismo encontrará o 

feminismo e as mulheres, ou melhor: um feminismo específico fará com que o 

marxismo se revolucione, transformando suas bases teóricas e produzindo uma nova 

problemática. Para demonstrar esse processo, fazemos recurso de maneira geral à 

epistemologia althusseriana e aos conceitos de problemática científica, objeto de 

                                                            
1 Sobre a relação 8 de março-movimento socialista russo ver Schneider, 2017. 
2 Ver, por exemplo: o relato de Mariza Corrêa (2001) sobre a relação tensa entre os movimentos 
feministas (ou “de mulheres”) com o Partido Comunista Brasileiro na década de 1970, além de uma total 
exclusão de pautas de sexualidade desviante. 



43 
 

conhecimento, corte epistemológico e ideologia para salientar a força transformadora 

da perspectiva do trabalho reprodutivo proposta, dentre outras, por Federici. 

 Na primeira seção do texto, abordaremos a contribuição althusseriana à 

epistemologia em teoria social e em filosofia marxista, centrando-nos na função do 

corte epistemológico na criação de uma problemática científica em ruptura com a 

ideologia e na especificidade da leitura sintomal, bem como na relação entre os dois 

procedimentos. Na seção subsequente, introduzimos propriamente a leitura da obra 

marxiana efetuada por Federici, focando na limitação de Marx em relação à 

centralidade do trabalho reprodutivo na reprodução do capital, na qual a leitura 

sintomal proposta por Althusser se faz presente. Nas duas últimas seções, analisamos 

as diferenças de diagnóstico, primeiro, e de prognóstico, em segundo, entre a 

proposição teórica de Marx, ainda preso em demasia, nesse aspecto, à ideologia 

burguesa, e a de Federici, liberta dessa ideologia e dando atenção propriamente 

científica à questão do trabalho reprodutivo. Se fazem presentes, aí, a questão da 

acumulação primitiva, da redefinição de classe e trabalho, dos salários para o trabalho 

reprodutivo e de formas alternativas de organização da reprodução social. 

 

Problemática, ciência e ideologia em Althusser 

 

 Como mencionado, a fim de demonstrar a radicalidade da revolução teórica 

proposta pelo feminismo marxista de Federici, utilizamos o aporte epistemológico 

produzido por Louis Althusser. Não pretendemos, com isso, porém, efetuar maiores 

problematizações e desenvolvimentos dessa própria epistemologia ou da obra de 

Althusser em geral – tomamos os desenvolvimentos do marxista francês como 

suporte, de maneira um tanto livre. Além disso, e o mais importante, não queremos 

com isso afirmar que a obra de Federici é althusseriana ou que o aporte althusseriano 

é indispensável para suas elocubrações. Adotamos a epistemologia althusseriana pois 

ela nos auxilia a salientar o que acreditamos estar no texto de Federici, inclusive com 

noções iguais ou similares (mesmo que a autora não faça menção a Althusser) – 

entretanto, é possível que um aporte epistemológico diferente poderia ser aplicado na 

leitura da autora para produzir diferentes conclusões ou visibilizar diferentes objetos. 



44 
 

 Étienne Balibar (1994), um dos principais continuadores e pesquisadores da 

obra althusseriana e seu antigo aluno afirma que o “corte epistemológico” é o “objeto 

teórico” por excelência de Althusser, sua criação, que perpassa toda sua obra (ou ao 

menos a publicada). De fato, o conceito de corte epistemológico é o conceito central 

da “filosofia da ciência” proposta pelo autor, e, a partir dele podemos chegar às outras 

noções que utilizaremos: as de problemática, ideologia, ciência e, por fim, à leitura 

sintomal. Balibar (1994) também flerta com a ideia de que, com o corte sendo o objeto 

teórico central de Althusser, seria secundário o fato de virtualmente toda a sua 

epistemologia ser produzida no registro de discussões marxológicas. Althusser era um 

filósofo e, através da filosofia, era um marxista, justamente pelo fato de encontrar já 

em Marx muito das questões epistemológicas que lhe interpelavam. Por isso, 

apresentamos brevemente a epistemologia althusseriana por meio de sua constituição 

na análise do percurso teórico de Marx, em sua continuada passagem da ideologia 

para a ciência. Entretanto, não estamos interessados no acerto ou não dos estudos 

marxológicos do próprio Althusser (a própria colocação em termos de “acerto” ou 

“erro” é demasiado pobre), mas antes em sua teoria da constituição das ciências, visto 

que ela é uma teoria geral, das práticas científicas em geral, na qual cada uma das 

ciências teria uma mesma estrutura formal (de ruptura com a ideologia e instituição de 

uma problemática científica que define a ciência em questão enquanto ciência). Por 

fim, o fato de apresentarmos, junto a Althusser, o corte epistemológico na obra de 

Marx não é o motivo de utilizarmos sua epistemologia para a posterior análise da 

relação de Federici com Marx, mesmo se essa análise do percurso marxiano seja 

aproveitada como auxílio no entendimento da ruptura que a autora efetua. Portanto, a 

exposição da análise althusseriana da constituição do materialismo histórico enquanto 

a ciência produzida por Marx tem uma função dupla: apresentar de maneira geral o 

dispositivo epistemológico de Althusser e pavimentar o caminho para a posterior 

crítica de Federici dos limites epistemológicos da obra de Marx (não a de Althusser). 

 Em Ler O Capital (Althusser et al., 1979), Althusser e seus alunos (dentre eles 

Balibar) tinham um objetivo principal: encontrar em O Capital [1867], obra científica e 

o ponto de chegada do materialismo histórico (nome da ciência da história inaugurada 

por Marx), a sua filosofia pressuposta, o materialismo dialético (tudo isso na 

terminologia proposta pelos autores). Segundo eles, O Capital, como qualquer obra 



45 
 

científica, tem como pano de fundo imanente uma série de pressuposições filosóficas 

(sejam elas conscientes ou não) que não estariam declaradas, mas que teriam de ser 

explicitadas para um entendimento pleno do marxismo. O problema da “filosofia” e de 

sua relação com a ciência não nos preocupa aqui – nos limitamos à questão da ciência, 

ou do materialismo histórico, se quisermos. Entretanto, é interessante tomar o 

objetivo do grupo althusseriano como ponto de partida da explanação de sua 

epistemologia tendo em vista seu contexto: nos anos 1960, quando a obra fora escrita, 

a filosofia marxista ocidental, em suas versões hegeliana (Lukács) e humanista (Sartre, 

Fromm), buscavam a “filosofia marxista” nas chamadas obras de juventude de Marx, 

sobretudo nos Manuscritos Econômico-Filosóficos (2010), de 1844. Althusser, 

entretanto, afirmava que procurar ali a filosofia marxista, o “materialismo dialético” 

que acompanharia o “materialismo histórico” de O Capital, era uma empreitada que 

não encontraria mais do que ideologia, a ideologia humanista e idealista que marcaria 

a produção textual do jovem Marx. É no contexto marxista da chamada “querela do 

humanismo” e na polêmica defesa do chamado “anti-humanismo teórico” que 

Althusser desenvolve sua teoria do corte epistemológico e, de modo geral, sua 

epistemologia tout court. 

 Basicamente, segundo Althusser, a obra de juventude de Marx, na qual os 

filósofos que Althusser antagoniza buscavam a filosofia que acompanharia a sua crítica 

da economia política e a ciência da história, era um momento pré-científico, 

ideológico, um momento da obra de Marx que não seria marxista, tendo em vista que 

o que faz o marxismo é a abertura de um novo “continente” para a prática científica, o 

“continente história”, e esse processo seria efetuado (ou teria se iniciado) apenas em 

1845, com A ideologia alemã (Marx & Engels, 2007), que o autor chama de “obra do 

corte”. A ciência marxista do materialismo histórico é produzida através de um corte 

com sua forma ideológica anterior, que é relegada à “pré-história” da ciência — “A 

prática teórica de uma ciência distingue-se sempre nitidamente da prática teórica 

ideológica de sua pré-história: tal distinção toma forma de uma descontinuidade 

‘qualitativa’ teórica e histórica” (Althusser, 2015, p. 137).  

 É sabido que o marxismo se constitui enquanto crítica da economia política, 

com Marx partindo da leitura crítica de inúmeros economistas, principalmente Smith e 

Ricardo, e da análise das relações econômicas. Os famosos Manuscritos Econômico-



46 
 

Filosóficos já lidavam, como o nome indica, com questões econômicas. Entretanto, 

como Althusser salienta, 

 

[...] o objeto de que se fala não qualifica o pensamento diretamente. 
Que eu saiba, todos os autores que falaram das classes sociais, até 
mesmo da luta de classes, antes de Marx, jamais foram tidos por 
marxistas pela simples razão de tratarem de objetos nos quais, um 
dia, iria se deter a reflexão de Marx (Althusser, 2015, p. 52). 
 
 

 O que faz de Marx propriamente marxista não é o objeto tratado (“a 

economia”), mas um modo específico de tratar das questões econômicas, atividade 

que Marx nomeará recorrentemente “crítica da economia política”. Esse modo 

específico é o que faz a ciência marxista propriamente dita, que nasce em um corte 

com seu modo ideológico anterior: para Althusser, ainda que tratando da economia, 

em 1844, Marx o fazia a partir de uma crítica humanista e idealista baseada na filosofia 

de Feuerbach. Já em A ideologia alemã [1845] Marx abandonará a perspectiva 

feuerbachiana, efetuando o corte epistemológico que institui uma ciência 

propriamente dita. Ali, são centrais os novos conceitos de  

 

Modo de Produção/Relações de Produção/Forças Produtivas. O 
surgimento desse novo dispositivo vai provocar [...] uma nova 
distribuição dos conceitos da Economia Política Clássica. Eles vão 
mudar de lugar, de sentido e de papel. [...] Então, surge toda uma 
outra forma de crítica da Economia Política (Althusser, 1978, p. 83. 
Grifos do autor).  
 

 
Esse “novo dispositivo” teórico é exatamente o que Althusser chama de uma 

problemática, a problemática marxista por excelência, da análise dos modos de 

produção, da luta de classes, da produção de valor, e da crítica da economia política 

pelo viés da história, do materialismo histórico. Portanto, a fundação de uma 

problemática científica própria é o que separa a ciência recém-fundada da ideologia 

precedente. Como coloca Rocha:  

 

[...] uma problemática ocasiona a emergência dum saber científico, 
ou mesmo a refundação do saber dentro dum mesmo sistema 
teórico [...] A prática científica elabora problemas na área duma 
estrutura teórica definida – a sua problemática –, que constitui a 



47 
 

condição de possibilidade e a determinação absoluta das formas de 
situação de qualquer problema, num determinado momento da 
ciência (Rocha, 1976, p. 306). 
 
 

Nesse sentido, Althusser afirma, simplesmente, que “toda ciência começa” 

(1978, p. 85) pela instituição de uma problemática própria, problemática esta que é o 

objeto mesmo da ciência. É este um dos pontos mais potentes da epistemologia 

althusseriana, e que terá sua importância clarificada quando chegarmos à crítica de 

Federici a Marx. Para Althusser, o objeto de conhecimento produzido pela prática 

científica não é indiferente à problemática da ciência em questão: um “objeto real”, ao 

ser analisado por diferentes problemáticas ou corpus teóricos, produzirá coisas 

radicalmente diferentes, tendo em vista que o “objeto de conhecimento” que é 

possível de ser enquadrado nesta problemática é diferente do objeto de conhecimento 

que outra problemática encontraria (Althusser, 1979). A metáfora que Althusser 

(1979) utiliza para criticar o empirismo nos ajuda a esclarecer a potência da 

problemática. O autor coloca a concepção empirista de conhecimento na imagem do 

garimpeiro que encontra ouro: é necessário apenas que o garimpeiro cave e peneire a 

terra e a água para que ele encontre o ouro, havendo uma precedência do objeto a ser 

encontrado sobre o ato de encontrá-lo. Da mesma forma, o cientista procura e 

descobre o conhecimento no objeto real, havendo um processo de extração do 

primeiro sobre o segundo. Entretanto, como Althusser aponta, essa concepção 

ingênua comete um dos principais erros da epistemologia, que a leva para o lado do 

idealismo e a faz cair na ideologia, que é confundir o objeto real com o objeto de 

conhecimento. Na perspectiva de Althusser, por outro lado, o conhecimento é um 

processo de produção efetuado nos limiares de uma problemática específica, que 

distribui as possibilidades do conhecível, do visível e do invisível, fazendo com que 

difiram as respostas exatamente porque os problemas são diferentes. Assim sendo, a 

ciência é sempre produzida por sua problemática, o que a faz diferir de outras ciências, 

e ela sabe disso, o que também a difere da ideologia, que acredita “ver o mundo em 

transparência”, diretamente. 

Dessa forma, voltando à análise do percurso marxiano, podemos finalmente 

sintetizar a produção de sua ciência em sua relação de corte com a ideologia da 

economia política anterior. Se em 1845 Marx efetua o corte, é apenas em 1867, com O 



48 
 

Capital, que a problemática marxiana estará plenamente realizada (mesmo se o 

filósofo francês reconheça que o corte é contínuo, processual e que não se dê de uma 

vez por todas). Quanto às produções teóricas da economia política, Marx afirma: 

“parte dos economistas é enganada pelo fetichismo que se cola ao mundo das 

mercadorias ou pela aparência objetiva das determinações sociais do trabalho” (Marx, 

2015, p. 216-7). Esses economistas trabalhavam com noções ideológicas, com as 

noções que se colam às concepções que temos “espontaneamente” em um 

determinado aspecto de dado momento histórico da realidade social, sob o efeito da 

ilusão ideológica que confunde objeto real e objeto de conhecimento. A proposta 

científica de O Capital constitui uma ruptura epistemológica in loco em relação aos 

economistas clássicos que lhe precederam. A problemática introduzida por Marx ness     

a obra revoluciona os conceitos da economia política anterior, mesmo nos 

fundamentais Smith e Ricardo – esses conceitos e o modo como são trabalhados são 

colocados pela crítica da economia política aqui inaugurada na sua própria pré-

história. 

Enfim, justamente a partir da relação de Marx com a economia política inglesa, 

podemos passar a um último ponto da proposta althusseriana que utilizaremos ao 

tratar da relação Federici-Marx, o da leitura sintomal. A leitura sintomal é o “método” 

de leitura criado por Althusser e seu grupo em, justamente, Ler O Capital. Ela possui o 

objetivo de procurar no texto científico de Marx d’O Capital a filosofia imanente não 

declarada, e também os possíveis momentos ideológicos que ainda perpassariam sua 

obra. E isso “sintomalmente”, através dos não ditos, dos interditos e dos quase ditos, 

dos momentos em que Marx avança ideias que não conclui ou aponta para objetos 

que logo após inviabiliza, dos atos-falhos etc.3. Entretanto, e esse é o ponto que mais 

nos interessa aqui, Althusser (1979) afirma que a leitura sintomal era na verdade o 

próprio método de leitura de Marx ao efetuar a crítica da economia política. Seria ao 

ler os economistas clássicos, tendo Smith e Ricardo como os maiores exemplos, que 

Marx produz a sua própria ciência. Ao encontrar os interditos das investigações dos 

economistas burgueses, Marx efetuava uma identificação de suas limitações 

ideológicas, e rompia com as mesmas para efetuar sua problemática e seu objeto, ou 

                                                            
3 Como Balibar (1994) atenta, a leitura sintomal possui clara inspiração freudiana. 



49 
 

seja, sua diferenciação científica. Visto que uma problemática efetua a distribuição do 

visível e do invisível (Althusser, 1979, p. 43), ao colocar diferentes problemas e 

produzir diferentes objetos de conhecimento, é a leitura sintomal que melhor faz 

identificar a especificidade de uma problemática, ou a identificação de uma produção 

teórica como essencialmente ideológica. Nesse sentido, é salutar o exemplo da leitura 

de Smith por Marx (Althusser, 1979), que esteve a um passo de produzir a teoria do 

mais-valor4, chegando a encontrar todas as suas condições, mas, ao final, rebateu-a 

sobre a teoria das formas empíricas de lucro. Para ter podido enxergar a teoria do 

mais-valor e a exploração do trabalho, podemos dizer, ele não poderia ser Smith: toda 

a sua posição discursiva entraria em crise. Entretanto, isso nem poderia ocorrer, visto 

que é exatamente a distribuição específica do (in)visível que faz com que o discurso da 

economia clássica seja o que é: é o que ela não pode ver que faz com que ela veja o que 

pode ver (Althusser, 1979). Marx percebe que o discurso teórico de Smith oscila entre 

a ciência e a ideologia, tendendo para esta última, não através do que ele 

explicitamente diz, mas através do que seria impossível a ele dizê-lo, pois apenas uma 

problemática nova introduzida pelo corte epistemológico acabaria por colocar. Nesse 

sentido, o que a economia política clássica “não vê não é um objeto preexistente, que 

ela poderia ter visto e não viu – mas um objeto que ela mesma produz em sua 

operação de conhecimento e que não lhe preexistia” (Althusser, 1979, p. 23).  

 Se a problemática é o objeto mesmo produzido por uma ciência é a leitura 

sintomal que é capaz de ver, no texto, no subtexto e no não texto dessa ciência o que é 

do registro propriamente científico e o que é elemento ideológico que a assombra. A 

ciência possui uma relação necessária e continuada com a ideologia, mas através do 

corte epistemológico entre ambas, que necessita de manutenção e sempre nova 

repetição, visto que as pressuposições ideológicas, filosóficas, políticas e, em todo 

caso, extracientíficas de seus praticantes e produtores são como que sua condição 
                                                            
4 Mario Duayer, tradutor dos Grundrisse de Marx para o português, nota que o termo alemão Mehrwert 
significa, literalmente, “mais-valor”. “Uma vez que não é tradução literal de “Mehrwert”, o uso de ‘mais-
valia’ teria de ser justificado teoricamente. Essa tarefa é impossível, pois, como ‘valia’ nada significa 
nesse contexto, não há como justificar ‘mais-valia’ do ponto de vista teórico pela simples anteposição do 
advérbio. Ademais, além de ser uma tradução ilícita, a expressão ‘mais-valia’ converte uma categoria de 
simples compreensão em algo enigmático, quase uma coisa. Produção capitalista, como se viu, é 
produção de valor, e produção de valor tem de ser produção crescente. Portanto, produção capitalista 
é, por definição, produção de mais-valor” (Duayer, 2011, p. 23). Por isso, acompanhando as novas 
traduções da Boitempo, abandonamos o termo “mais-valia”. 



50 
 

negativa. Como veremos, uma espécie de limitação ideológica da forma que Marx 

apontava na economia clássica estará presente em sua própria análise crítica do 

capitalismo. 

 

Federici e a leitura de Marx 

 

 A incursão sobre uma teoria marxista crítica do capitalismo que o relaciona 

umbilicalmente à desigualdade sexual que apresentamos aqui passa sobretudo pela 

obra de Silvia Federici, teórica marxista advinda da ala feminista da autonomia italiana 

dos anos 1970. Na perspectiva marxista feminista da autora, a questão da mulher e de 

sua opressão aparece pelas vias de uma crítica às invisibilizações operadas pelo 

discurso marxista e marxiano sobre o trabalho reprodutivo das mulheres: esse 

elemento essencial para o funcionamento do capitalismo é tornado ausente em boa 

parte da crítica marxista desse, o que explicaria a insuficiência marxista para tratar das 

demandas feministas. Federici trata da opressão feminina através de um aporte 

marxista: seu diagnóstico da questão das mulheres no modo de produção capitalista é 

indissociável do próprio diagnóstico crítico do capitalismo em termos marxistas, ou 

seja, nos termos de uma análise que envolva classes sociais, exploração do trabalho e 

acumulação. Por outro lado, mas no mesmo movimento, a crítica de Federici do 

capitalismo e de sua produção de disparidade sexual necessita de uma crítica da 

própria obra marxiana. Para usar uma fórmula de Antonio Negri, é necessário “levar 

Marx além de Marx”5. Sobre a confrontação com o marxismo efetuada pelas marxistas 

feministas italianas dos anos 70 advindas da autonomia, que merecem destaque 

igualmente os nomes de Mariarosa Dalla Costa e Leopoldina Fortunati, a autora 

comenta: 

                                                            
5 Ver Marx além de Marx (Negri, 2016). Não queremos dizer, entretanto, que o sentido da expressão é o 
mesmo em Federici e Negri. Basicamente, poderíamos dizer que os dois concordariam que é necessário 
explorar as potencialidades da crítica marxiana em seus pontos menores ou abandonados, ou para além 
do dito explicitamente, e, sobretudo levar Marx contra o marxismo estagnado ou ortodoxo dos Partidos 
Comunistas e do sequestro stalinista (lembremos que ambos os autores produzem seus primeiros e 
fundamentais insights ainda nos anos 70). Entretanto, o “além” a que cada um leva o discurso marxiano, 
ainda que com muitas afinidades políticas e teóricas, visto que compartilharam o mesmo pano de fundo 
militante, a autonomia italiana, é um tanto diferente. Para uma crítica de Federici a Negri (& Hardt), ver 
principalmente “Sobre o trabalho afetivo” (em Federici, 2019). Para um comentário sobre a relação 
entre Negri e a ala feminista da autonomia italiana, ver (Fortes, 2024, p. 207-215). 



51 
 

[...] nosso encontro com Marx e nossa apropriação de sua teoria 
sobre a reprodução da força de trabalho, de alguma maneira 
consagrando a importância de Marx para o feminismo, também nos 
deu evidências conclusivas de que devíamos colocar Marx de ponta 
cabeça e começar nossa análise e nossa luta precisamente a partir da 
“fábrica social” que ele havia excluído de seu trabalho (Federici, 
2019, p. 104-105). 
 

É na “fábrica social” 6, ou seja, em todo o terreno (re)produtivo que está para 

além da “fábrica industrial”, ou melhor, da produção econômica “propriamente dita”, 

produção de riqueza na forma de mercadorias, que é o objeto por excelência da 

economia política (e mesmo de parte do que se propõe como sua crítica, como é o 

caso do marxismo economicista), que está o essencial do diagnóstico e, portanto, do 

prognóstico sobre o modo de produção capitalista. O trabalho reprodutivo e não pago 

ao qual as mulheres foram condenadas com o desenvolvimento da modernidade 

capitalista é chave indispensável em seu entendimento, o que coloca o marxismo e o 

feminismo em uma espécie de nova síntese teórica — ou melhor, retomando a 

epistemologia althusseriana apresentada, a perspectiva feminista efetua um corte ou 

uma ruptura com o marxismo, ao apontar os elementos ideológicos que o 

perpassavam e tornavam invisíveis, a seus olhos, o trabalho reprodutivo e, por 

consequência, a necessária subordinação da mulher como elemento indispensável da 

reprodução do modo de produção capitalista. 

 O “corte” que Federici efetua, o “colocar Marx de ponta cabeça”, parte de uma 

leitura de O Capital muito próxima da leitura sintomal que apresentamos7. Federici 

percebe a aproximação de Marx da temática do trabalho reprodutivo, mas vê como o 

mesmo movimento é invisibilizado por sua teoria. Em uma fórmula simples, o trabalho 

reprodutivo é o que (re)produz a força de trabalho necessária para a exploração 

capitalista do trabalho produtivo. Este último, também em uma formulação simples, é 

                                                            
6 O conceito de “fábrica social” é uma invenção de Mário Tronti (1976), um dos fundadores do chamado 
operaismo italiano, movimento teórico e político que desembocará na autonomia operária já 
mencionada. É justamente o sentido da tese da “fábrica social” e de numerosos conceitos correlatos 
que será objeto de divisão entre os teóricos e as teóricas que partem do movimento operaísta (é nessa 
via também que se situam as divergências entre Negri e Federici mencionadas na nota anterior). 
7 Essa leitura está presente de maneira concentrada em “Notas sobre o gênero em O Capital” (Federici, 
2017b), mas perpassa vários de seus textos. 



52 
 

o trabalho que produz valor ao capital8. Assim sendo, uma das questões basilares 

colocadas pela perspectiva de Federici é: quem, como e o que produz o trabalho 

produtivo? Ou melhor, como é reproduzido o portador da força de trabalho que é 

explorado pelo capital, i.e., o trabalhador produtivo? A questão era já visualizada por 

Marx, mas na forma mesma de uma não questão, visto que escondida por uma 

resposta coerente com sua sistemática teoria do processo de produção do capital. 

Como atenta Federici (2017b), Marx faz com que “o consumo” faça as vias da 

reprodução: 

[...] o consumo individual da classe trabalhadora é a reconversão dos 
meios de subsistência, alienados pelo capital em troca da força de 
trabalho, em nova força de trabalho a ser explorada pelo capital. Tal 
consumo é produção e reprodução do meio de produção mais 
indispensável ao capitalista: o próprio trabalhador. O consumo 
individual do trabalhador continua a ser, assim, um momento da 
produção e reprodução do capital, quer se efetue dentro, quer fora 
da oficina, da fábrica etc., e quer se efetue dentro, quer fora do 
processo de trabalho, exatamente como ocorre com a limpeza da 
máquina, seja ela realizada durante o processo de trabalho ou em 
determinadas pausas deste último (Marx, 2015, p. 788. Grifos 
nossos). 
 

Marx percebe a importância da “reprodução” da força de trabalho na forma da 

reprodução física e biológica dos próprios trabalhadores explorados. Entretanto, é “o 

consumo”, tomado abstratamente como momento do processo global de (re)produção 

do capital, o que já soluciona o problema – o que na verdade faz com que o problema 

nem seja percebido efetivamente. Dessa forma, “os trabalhadores – segundo Marx – 

usam seus salários para comprar os bens necessários à sua vida e, ao consumi-los, se 

reproduzem. É literalmente a produção de assalariados por meio das mercadorias 

produzidas pelos assalariados” (Federici, 2017b, p. 96). Marx, ao mesmo tempo que 

percebe a importância da “manutenção e reprodução constantes da classe 

trabalhadora” como “condição constante para a reprodução do capital”, coloca que “o 

capitalista pode abandonar confiadamente o preenchimento dessa condição ao 

impulso de autoconservação e procriação dos trabalhadores” (Marx, 2015, p. 789). 

Como salienta Federici, ao tornar “o consumo” como fator simples de reprodução e 

                                                            
8 “Só é produtivo o trabalhador que produz mais-valor para o capitalista ou serve à autovalorização do 
capital” (Marx, 2015, p. 706). 



53 
 

naturalizar o “impulso de procriação” dos trabalhadores, Marx perde de vista um 

enorme terreno das práticas sociais (econômicas, se já tomarmos o termo em um 

sentido ampliado), qual seja, o do trabalho reprodutivo, doméstico e não pago 

efetuado pelas mulheres. “Em nenhuma parte de O Capital, Marx reconhece que a 

reprodução da força de trabalho envolve o trabalho não remunerado das mulheres — 

preparar comida, lavar a roupa, criar os filhos, fazer amor. Pelo contrário, ele insiste 

em retratar o assalariado como um reprodutor de si mesmo” (Federici, 2017b, p. 96). 

Nesse sentido específico, Marx está de acordo com o economicismo das perspectivas 

(neo)liberais, que afirmam que “tudo o que é preciso para (re)produzir a força de 

trabalho é a produção de mercadorias e o mercado” (Federici, 2019, p. 198). 

De maneira sintomal, é interessante notar como Marx, além de saber da 

importância da reprodução da força de trabalho, chega a mencionar, inclusive, o 

trabalho doméstico. Por exemplo: “o capital, visando sua autovalorização, usurpou o 

trabalho familiar necessário para o consumo” (Marx, 2015, p. 1306, n. 120. Grifos 

nossos); ou:  

 

Como certas funções da família, por exemplo, cuidar das crianças e 
amamentá-las etc., não podem ser inteiramente suprimidas, as mães 
de família confiscadas pelo capital têm de arranjar quem as substitua 
em maior ou menor medida. É necessário substituir por mercadorias 
prontas os trabalhos domésticos que o consumo da família exige, 
como costurar, remendar etc. (Marx, 2015, p. 1307, n. 121. Grifos 
nossos). 

 

Com esses trechos, fica claro que Marx percebe que “o consumo” não é fator 

suficiente da reprodução, sendo necessário esse “trabalho familiar”, qual seja, o 

trabalho doméstico das mulheres que faz com que o próprio consumo seja 

consumado. Entretanto, a problemática científica propriamente marxiana é incapaz de 

lidar cientificamente com aquilo que o próprio Marx chegou a passar os olhos. Como 

atenta Federici, escapa a Marx que esse processo de transformação das mercadorias 

em consumo propriamente dito (como cozinhar, costurar etc.) é um trabalho efetuado 

gratuitamente pelas mulheres ao capital, trabalho que se torna produtivo pelas vias 

indiretas da exploração do “trabalho produtivo”. É sintomático, também, que Marx 



54 
 

fale de funções da família antes que de trabalho, o que indica uma naturalização desse 

âmbito: 

[...] como os economistas políticos clássicos, Marx não considerava as 
tarefas domésticas como um tipo de trabalho historicamente 
determinado, com uma história social específica, mas como uma 
força natural e uma vocação feminina, um dos produtos dessa grande 
“despensa” que a terra é para nós, como argumentou (Federici, 
2017b, p. 99).  
 

 Se olharmos a esse movimento através do conceito de problemática, podemos 

perceber que, embora Marx perceba e mencione em raras ocasiões a existência de 

algo como o trabalho doméstico (ou as “funções familiais”), estas não são passíveis de 

serem vistas enquanto objetos científicos próprios. Não há contradição no fato de 

Marx dizer da importância da reprodução e chegar a mencionar o trabalho doméstico 

e, simultaneamente, estar interdito de dizer, cientificamente, que é o trabalho 

doméstico que faz a reprodução (invisibilizando-o através do “consumo”), visto que a 

problemática em que ele se encontra justamente torna impossível a visibilidade do 

problema do trabalho reprodutivo. Da mesma forma que Smith não pôde ver o mais-

valor (pois imbuído da ideologia burguesa da propriedade privada como explicação 

basilar do lucro), Marx não pôde ver a importância do trabalho reprodutivo das 

mulheres por estar imbuído de uma ideologia sexista que naturalizava o doméstico, a 

família e o lugar da mulher dentro destes, além de sua problemática estar 

essencialmente ligada à questão do trabalho produtivo (entendido enquanto trabalho 

que produz valor – diretamente – ao capital). Nesse sentido, no da reprodução e do 

trabalho reprodutivo, Marx era tão economicista quanto a economia burguesa por ele 

criticada. Se ele visse a importância do trabalho reprodutivo na própria análise do 

capitalismo, como Federici e outras o farão, a sua teoria seria outra. Nesse sentido, a 

distribuição entre o visível e o invisível própria da problemática marxiana faz com que 

o trabalho reprodutivo seja invisibilizado enquanto problema e objeto na mesma 

medida em que torna o trabalho produtivo e sua exploração seu objeto por excelência. 

Para o trabalho reprodutivo ser tornado objeto de conhecimento, é necessário haver 

um corte com as concepções ideológicas que perpassam o texto marxiano, que o 

naturalizavam enquanto não trabalho e, portanto, como uma externalidade da 

economia capitalista (e de sua crítica). Nas palavras de Federici:  



55 
 

[...] a análise do capitalismo feita por Marx foi prejudicada por sua 
incapacidade de conceber o trabalho produtor de valor de outra 
forma que não seja a da produção de mercadorias, e sua 
consequente cegueira quanto à importância do trabalho reprodutivo 
não remunerado realizado pelas mulheres no processo de 
acumulação primitiva (Federici, 2019, p. 195). 
 
 

A diferença de diagnóstico 

 

 A concepção de capitalismo de Federici dará nova centralidade à noção de 

acumulação primitiva ou originária, outro conceito marxiano que nomeia um processo 

que, ainda que extra-econômico, é essencial para o funcionamento da economia 

capitalista mesma, dando suas condições de possibilidade. Como a autora coloca: 

 

A necessidade de uma perspectiva de gênero para a história do 
capitalismo — para além da “história das mulheres” ou da história do 
trabalho assalariado — é o que me levou, entre outras coisas, a 
repensar a explicação de Marx sobre a acumulação originária e para 
descobrir a caça às bruxas nos séculos XVI e XVII como um momento 
fundacional na desvalorização do trabalho das mulheres e no 
surgimento de uma divisão do trabalho sexual especificamente 
capitalista (Federici, 2017b, p. 105).  
 
 

É no livro Calibã e a bruxa (2017a) que Federici faz a genealogia da 

modernidade capitalista através da perspectiva do trabalho reprodutivo e descobre o 

vínculo entre a opressão da mulher e a exploração capitalista. A “caça às bruxas” figura 

como movimento fundamental no tornar-se capitalista na medida em que retirou das 

mulheres uma série de conhecimentos e práticas sobre seus corpos, tornando-as cada 

vez mais “meios de (re)produção” biológica, e as confinou ao casamento monogâmico 

e à família nuclear (processo de longa duração que encontrará seu auge apenas ao 

final do século XIX). Não é indispensável lembrar como, apesar de nossas 

representações e impressões mais comuns sobre a inquisição e a caça às bruxas, estes 

são fenômenos sobretudo modernos, não medievais. Os processos de “acumulação 

primitiva” basilares do capitalismo, para além dos cercamentos das terras e da 

expulsão dos camponeses, analisados por Marx no capítulo 24 de O Capital, incluem 

essa acumulação do corpo das mulheres, que será continuamente tornado base 

reprodutiva e não paga, tomada, pelo processo global de reprodução do capital. Como 



56 
 

coloca Dalla Costa, “a condição da mulher no capitalismo nasce com violência (assim 

como o trabalhador livre nasce com violência); é forjada nas fogueiras das bruxas, e é 

mantida com violência” (2013, p. 116. Tradução nossa). Na perspectiva desse 

feminismo marxista, a acumulação primitiva enquanto violência originária é um 

processo sempre “reoriginado”, visto que as mulheres e o trabalho reprodutivo ao 

qual se encontram condenadas continua a ser apropriado. Se o trabalhador produtivo 

é meio de produção explorado, as mulheres seriam “instrumento de apropriação”: “a 

diferença principal entre apropriação e exploração é que na apropriação está sendo 

apropriada a pessoa inteira e não somente a sua força de trabalho, colocando uma 

dificuldade de medir tal apropriação” (Motta, 2018, p. 81). Para Federici, “as mulheres 

foram destinadas a ser os comuns dos homens, uma fonte natural de riqueza e 

serviços a ser livremente apropriada por eles tal como os capitalistas se apropriam da 

riqueza da natureza9” (2019, p. 323). Entretanto, não são “os homens” os verdadeiros 

beneficiários do trabalho reprodutivo não pago, sendo eles apenas um intermédio 

entre a reprodução e o capital. Através do poder combinado do Estado (agente por 

excelência da violência extra-econômica da acumulação primitiva) e do capital, “a 

separação efetuada entre a produção de mercadorias e a reprodução da força de 

trabalho também tornou possível o desenvolvimento de um uso especificamente 

capitalista do salário e dos mercados como meios para acumulação de trabalho não 

remunerado” (Federici, 2017a, p. 146. Grifos nossos). Através da exploração do 

trabalho produtivo pago há a expropriação do trabalho reprodutivo não pago das 

mulheres. 

É esse um dos pontos em que o corte epistemológico efetuado por Federici 

mais demonstra a potência de sua problemática. Ao colocar na base da crítica da 

economia política o problema do trabalho reprodutivo, a autora enxerga a extensão 

com que o capital avança sobre a vida. As mulheres, tornadas “corpo comum” do qual 

                                                            
9É possível fazer, aqui, um paralelo entre as análises marxistas feministas da mulher como corpo 
apropriado pelo capital, pelo intermédio da família nuclear e do marido, com o conceito de “corpos de 
extração”, que Achille Mbembe (2018) utiliza para definir a situação do escravo moderno. Nas 
respectivas análises, ambos mulheres e escravos são tidos como elementos essenciais para a 
acumulação capitalista e produzidos por ela, mas, diferentemente do “trabalhador livre”, não seriam 
propriamente explorados, mas apropriados ou extraídos. 



57 
 

se apropria a riqueza e a própria força de trabalho, jogam nova luz sobre a relação 

salarial e a intensidade da exploração de mais-valor: 

 

[...] a forma com que a relação assalariada mistificou a função social 
da família é uma extensão da forma com que o capital mistificou o 
trabalho assalariado e a subordinação das nossas relações sociais ao 
“nexo monetário”. Nós aprendemos com Marx que o salário oculta o 
trabalho não assalariado que é destinado ao lucro. Mas medir o 
trabalho pelo salário também esconde a extensão da subordinação 
das nossas relações familiares e sociais às relações de produção — 
elas se tornaram relações de produção —, de modo que todos os 
momentos da vida operam em função da acumulação de capital. O 
salário e a falta dele permitem ao capital obscurecer a verdadeira 
duração da nossa jornada de trabalho (Federici, 2019, p. 77. Grifos da 
autora). 
 
 

Aqui nos deparamos com outro importante ponto. Federici é enfática ao dizer 

que as relações de reprodução se tornaram relações de produção, ou seja, as relações 

de reprodução da vida e da sociedade não são sempre e automaticamente relações de 

produção de valor capitalista, mas o são em condições específicas de desenvolvimento 

histórico. Nesse sentido, a cegueira de Marx sobre a questão reprodutiva não é fruto 

apenas de sua ideologia da família naturalista ou de sua problemática demasiado 

centrada no “trabalho produtivo”, mas, antes, esses elementos são causados, em 

parte, pela realidade histórica examinada pelo autor. Como Federici comenta (2017b), 

o capitalismo inglês contemporâneo à pesquisa de Marx e, principalmente, o da 

Situação da classe trabalhadora na Inglaterra [1845], de Engels, tinha virtualmente a 

totalidade das mulheres e das crianças trabalhando nas fábricas, empregadas como 

trabalhadoras produtivas (e isso somado ao fato da jornada de trabalho diária chegar 

às 16 horas), o que tornava a reprodução da força de trabalho e da classe trabalhadora 

muito precárias, devido, justamente, à diminuição ou impossibilidade de as mulheres 

dedicarem-se ao trabalho reprodutivo (integralmente). O processo de expulsão das 

mulheres das fábricas e o (re)confinamento definitivo (ou quase) delas ao âmbito 

doméstico foi um processo nada espontâneo, mas uma intenção política (2017a). 

Assim, “foi apenas no final do século XIX que o trabalho doméstico emergiu como 

motor-chave para a reprodução da força de trabalho industrial, organizada pelo capital 



58 
 

para o capital, de acordo com as necessidades da produção industrial” (Federici, 2019, 

p. 199).  

 Tendo em vista essa concepção do trabalho reprodutivo como tornado 

trabalho produtivo não pago, Federici e suas companheiras de teoria e militância terão 

uma análise bastante específica das reestruturações do capitalismo começadas nos 

anos 1970. Enquanto no mais das vezes o fenômeno da assim chamada segunda onda 

do feminismo é tido como principalmente uma reivindicação, por parte das mulheres, 

da entrada na vida econômica produtiva, ou na vida pública10, Federici salienta outro 

aspecto do mesmo movimento: o da recusa ao trabalho doméstico não pago, o que se 

relaciona com as lutas travadas por organizações como a International Wages for 

Housework Campaign, que Federici participava, que reivindicava a existência de um 

salário para o trabalho doméstico11. Dessa forma, “os teóricos marxistas”, por não 

terem um olho ou uma problemática que pudesse enxergar o trabalho reprodutivo, 

foram incapazes de entender a importância da recusa ao trabalho reprodutivo das 

mulheres no pós-segunda guerra e “ignoraram a redefinição prática feita pelo 

movimento sobre o que constitui o trabalho, quem é a classe trabalhadora e qual é a 

natureza da luta de classes” (Federici, 2019, p. 202. Grifos nossos). É essa “redefinição 

prática” das principais questões concernentes ao marxismo que indica a necessidade 

de sua refundação teórica, movimento que é finalmente efetuado por Federici e suas 

companheiras no encontro e na ruptura entre feminismo e marxismo. Essa refundação 

teórica é, justamente, um novo corte epistemológico, seu deslocamento em relação, 

podemos dizer, a mais uma fronteira ideológica, que institui uma nova problemática 

de crítica da economia política, agora, eminentemente feminista. 

 

 

 
                                                            
10 Não é desnecessário repetir que a caracterização do feminismo em ondas, ao menos em sua forma 
mais tradicional, sofre de um viés excessivamente branco e elitista, pois, como apontou o feminismo 
negro, as mulheres negras, e mesmo parte das proletárias brancas, nunca esteve na condição de estar 
excluída do trabalho dito produtivo. 
11 É válido mencionar que desde a sua proposição inicial a ideia de salários para o trabalho doméstico foi 
criticada, também de um ponto de vista feminista, por poder reforçar a naturalização das mulheres no 
espaço do trabalho doméstico, ao invés de reconhecer e dignificar este. Federici (2019) afirma, 
entretanto, que este trabalho se tornar assalariado colocaria melhores condições de que se lute contra 
ele, justamente por não ser mais algo naturalizado. 



59 
 

A diferença de prognóstico 

 

Um último ponto que é necessário apontar é o de que, através dessa ruptura 

teórica feita por Federici, encontram-se também a necessidade política de reformular 

os caminhos e os objetivos da luta anticapitalista ou comunista. Visto que Marx 

“idealizava o trabalho industrial como a forma normativa de produção social e como 

potencial nivelador das desigualdades sociais” e:  

 

[...] considerava que, com o decorrer do tempo, as distinções em 
torno de gênero e idade se dissipariam. Ele não conseguiu apreciar a 
importância estratégica, tanto para o desenvolvimento do 
capitalismo como para a luta contra ele, da esfera de atividades e 
relações pelos quais nossas vidas e a força de trabalho são 
reproduzidas, começando pela sexualidade, a procriação e, primeiro 
e principalmente, o trabalho doméstico não remunerado das 
mulheres (Federici, 2017b, p. 86. Grifos nossos). 
 

 

Através dessa visão substancialmente produtivista, Marx chegava à percepção 

de que o processo de desenvolvimento capitalista era algo como inevitável, linear e 

progressivo (Federici, 2019, p. 195), com a totalidade do socius tendendo para a 

indústria produtiva capitalista. Esse movimento faz com que a sua concepção de uma 

possível superação do modo de produção capitalista passe necessariamente pela 

“comunização” do e no terreno produtivo, industrial. Entretanto, ao não ver a base 

reprodutiva desse último, perde de vista que um movimento de “comunização” e de 

luta anticapitalista necessita passar também e, antes, pela própria forma com que as 

relações de reprodução se estabelecem, com as mulheres sendo as principais vítimas e 

agentes. Como coloca Dalla Costa, é necessário a luta por um “novo tipo de 

desenvolvimento em que a reprodução humana não é construída sobre um 

insustentável sacrifício pela parte das mulheres como parte de uma concepção e 

estrutura de vida, que não é nada além de tempo de trabalho dentro de uma 

intolerável hierarquia sexual” (2013, p. 119. Tradução nossa). Uma verdadeira e efetiva 

luta anticapitalista nunca será possível enquanto o trabalho reprodutivo for ignorado 

enquanto realidade econômica e política fundamental. Dessa forma,  

 



60 
 

Se a casa é o oikos sobre o qual a economia é construída, então são 
as mulheres, historicamente trabalhadoras e prisioneiras da casa, 
que precisam assumir a iniciativa de retomar a casa como um centro 
de vida coletiva, atravessando múltiplas pessoas e formas de 
cooperação, oferecendo segurança sem isolamento ou fixação, 
permitindo o compartilhamento e a circulação de posse comunitárias 
e, acima de tudo, oferecendo uma base para formas coletivas de 
reprodução (Federici, 2019, p. 322). 
 
 

As lutas econômicas e políticas são reorganizadas pelas mulheres através da 

afirmação da centralidade da reprodução, via de regra não paga (e, quando paga, 

precarizada). Nesse sentido, por exemplo, tivemos as lutas por creches, cozinhas etc. 

subsidiadas ou ofertadas pelo Estado, mas também, e mais interessantes, as 

produções desses espaços de reprodução de maneira comunitária e coletiva para além 

da exploração do capital ou do controle do Estado (Federici, 2019). Federici também 

atenta, nesse sentido, para o papel da comunidade na produção e reprodução dos 

comuns ligados à terra ou à terra enquanto comum, em movimento que contraria a 

acumulação primitiva e o cercamento que são as condições de possibilidade do 

capitalismo. Como os corpos feminizados fazem parte dos comuns cercados e 

acumulados pelo capital, na forma de trabalho reprodutivo não pago, tomado como 

“dádiva” da natureza, há uma relação de intimidade entre as mulheres, o trabalho 

reprodutivo e a terra, visto que todos estes são objetos do cercamento. Assim, a 

autora estabelece uma relação especial das mulheres com os comuns que não tem 

nada de essencialista, mas está marcada pela historicidade do processo colonial-

capitalista. Essa afinidade pode ser resgatada nos processos de comunização do 

trabalho reprodutivo (Federici, 2019; 2022). 

 

Apontamentos finais 

 O encontro disruptivo, pelas vias da reprodução, do feminismo com o texto 

marxiano e com o marxismo é capaz de “levar a teoria de Marx a lugares que, em 

Marx, permaneciam ocultos” (Federici, 2017b, p. 87). Ao colocar a força de trabalho 

como reproduzindo a si mesma pelas vias do consumo, ou seja, dos salários como 

meios de compra de mercadorias no mercado, Marx salienta que sua análise do 

capitalismo passa basilarmente pelo trabalho produtivo. Mesmo sua explicação da 

reprodução se dá pelas vias do trabalho produtivo (conjunção entre salário e 



61 
 

mercadorias), fazendo com que o trabalho reprodutivo das mulheres, essencial para o 

processo de acumulação de capital, desapareça de sua própria crítica desse sistema. 

Nesse sentido, podemos dizer, através das noções althusserianas, que o que Federici 

(e todo feminismo marxista que toma o problema do trabalho reprodutivo como 

fundamental12) efetua é um corte epistemológico com a crítica da economia política 

marxiana, que produz uma nova problemática que, com sua distribuição própria entre 

visível e invisível, faz com que o marxismo encontre, ou melhor, produza, a mulher 

enquanto sujeito pelas vias do trabalho reprodutivo enquanto objeto teórico. Ao 

abandonar rupturalmente alguns aspectos ideológicos que perpassavam a ciência 

marxiana (ou o que havia de não científico nela) abre-se o caminho para uma nova 

ciência, um marxismo feminista radicalmente anti-economicista obrigado a lidar 

continuamente com a violência da acumulação primitiva em suas diversas formas, 

justamente por tomar a via da apropriação do corpo feminino. 

 

Referências bibliográficas 

ALTHUSSER, Louis. Por Marx. Campinas: Editora Unicamp, 2015.  

ALTHUSSER, Louis. Posições 1. Rio de Janeiro: Graal, 1978 

ALTHUSSER, Louis. et al. Ler O capital. Rio de Janeiro: Zahar, 1979. 

ARRUZZA, Cinzia; Bhattacharya, Tithi; Fraser, Nancy. Feminismo para os 99% — um 

manifesto São Paulo: Boitempo, 2019. 

BALIBAR, Étienne. “Althusser's Object.” Social Text, no. 39, 1994, p. 157-188.  

CORRÊA, Mariza. Do feminismo aos estudos de gênero no Brasil: um exemplo pessoal. 

Cad. Pagu [online]. 2001, n.16, pp. 13-30. 

DALLA COSTA, Mariarosa. Capitalism and reproduction, Capitalism Nature Socialism, 

7:4, 1996, p. 111-121. 

                                                            
12 O recente manifesto Feminismo para os 99%, de Tithi Bhattacharya, Nancy Fraser e Cinzia Arruzza, 
parece compartilhar muitos dos pontos e das concepções que aqui apresentamos através de Federici, 
mesmo que não efetuem tanto o movimento através de Marx. Por exemplo, sobre a reorganização 
teórica e política sobre o que constitui classe social, o trecho: “Uma vez que compreendemos a 
centralidade da reprodução social na sociedade capitalista. Não podemos mais encarar de modo 
habitual a classe. Contrariamente ao entendimento tradicional, o que produz a classe na sociedade 
capitalista não são apenas as relações que diretamente exploram a ‘mão de obra’, mas também as 
relações que a geram e a repõem” (Arruzza; Bhattacharya; Fraser, 2019, p. 54. Grifos nossos). 



62 
 

FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa – Mulheres, corpo e acumulação primitiva. Tradução: 

Coletivo Sycorax. São Paulo: Elefante, 2017a. 

FEDERICI, Silvia. Notas sobre gênero em O Capital de Marx. cadernos cemarx, nº 10, 

2017b, p. 83-111. 

FEDERICI, Silvia. O ponto zero da revolução – Trabalho doméstico, reprodução e luta 

feminista. Tradução: Coletivo Sycorax. São Paulo: Elefante, 2019. 

FORTES, Felipe. Do operaísmo à autonomia na filosofia de Antonio Negri: por um 

perspectivismo e um aceleracionismo das lutas. Tese (Doutorado em Filosofia). 

Programa de Pós-Graduação em Filosofia da PUCRS. 2024. 

MARX, Karl. O Capital: Crítica da Economia Política – Livro I – O processo de produção 

do capital [versão digital]. São Paulo: Boitempo, 2015.  

MARX, Karl; Engels, Friedrich. A ideologia alemã. São Paulo: Boitempo, 2007. 

MOTTA, Daniele. Do universal ao específico: entrelaçando gênero, raça e classe. 

cadernos cemarx, nº 11, 2018, p. 71-88. 

NEGRI, Antonio. Marx além de Marx: Ciência da crise e da subversão – Cadernos de 

trabalho sobre os Grundrisse. Tradução de Bruno Cava. São Paulo: Autonomia 

Literária, 2016. 

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. Rio de Janeiro: N-1, 2018.  

ROCHA, A. E. Dialética e Ideologia em Althusser, Revista Portuguesa de Filosofia, tomo 

XXXII n. 3-4, 1976, p. 305 – 324. 

SCHNEIDER, Graziela. As vozes da revolução das mulheres. In.: SCHNEIDER, Graziela 

(org.). A Revolução das Mulheres: Emancipação feminina na Rússia Soviética. São 

Paulo: Boitempo, 2017, p. 11-4. 

TRONTI, Mario, Operários e Capital. Porto: Edições Afrontamento, 1976.



63 
 

Entre Abya Yala e América Latina: genealogia familiar para além 
da vontade de um passaporte europeu 

 

Bárbara de Pina Cabral 
Doutoranda em Filosofia na Universidade de São Paulo (FFLCH/USP) 

São Paulo, Brasil 
barbaracabral@usp.br 

 

Resumo 
Este artigo busca entender as conexões entre genealogia individual e narrativas 
globais, especialmente no contexto de opressão, apagamento e resistência vivenciados 
por "mulheres de cor". Destaca-se o confronto entre a narrativa hegemônica e as 
"histórias esquecidas". Nessa disputa, o eu é fraturado, dividido entre histórias 
atribuídas e aquelas apagadas. Ao mapear vidas de mulheres brasileiras, revelam-se 
aspectos da colonialidade e do gênero, focando nas dinâmicas complexas que moldam 
a identidade individual e coletiva. Lugones lembra que essas dinâmicas são enraizadas 
na colonialidade, sistema que perpetua hierarquias de poder e dominação. 
Reconhecer as "histórias esquecidas" como parte do eu desafia as estruturas de poder 
e promove uma subjetividade ativa. 

Palavras-chave: colonialidade, gênero, genealogia, resistência, identidade. 

Abstract 
This article explores the connections between individual genealogy and global 
narratives, particularly in the context of oppression, erasure, and resistance 
experienced by “women of color”. It highlights the clash between hegemonic narrative 
and "forgotten histories". In this narrative struggle, the self is fractured, divided 
between attributed and erased stories. Mapping the lives of Brazilian women reveals 
aspects of coloniality and gender, focusing on complex dynamics shaping both 
individual and collective identity. Lugones reminds us that these dynamics are rooted 
in coloniality, a system that perpetuates power hierarchies. Recognizing "forgotten 
histories" as part of the self-challenges power structures and promotes active 
subjectivity. 

Keywords: coloniality, gender, genealogy, resistance, identity. 

 

 

mailto:barbaracabral@usp.br


64 
 

 

 

 

 

Salia 

 

 

“Ou seja, a tarefa da feminista descolonial inicia-se com ela vendo a diferença colonial 

e enfaticamente resistindo ao seu próprio hábito epistemológico de apagá-la. Ao vê-la, 

ela vê o mundo renovado e então exige de si mesma largar seu encantamento com 

‘mulher’, o universal, para começar a aprender sobre as outras que resistem à 

diferença colonial”. 

María Lugones  

 

 

 

 

 

 



65 
 

A segunda década dos anos 2000 foi marcada por conturbações em um Brasil 

polarizado, as incertezas políticas e sociais trouxeram um fenômeno: a busca por um 

passaporte europeu1. Se, por um lado, o medo do comunismo assombrava as mentes 

mais conspiratórias e reacionárias, por outro, os democratas ardiam em fúria só de 

pensar em serem governados por mais quatro anos por um ignóbil. A solução: fugir do 

Brasil. Obviamente, os medrosos ao comunismo nem de perto prefeririam a Europa; 

mas na preferência, não há poder. É mais simples conseguir uma cidadania portuguesa 

do que um Green Card. “Portugal não é Miami, mas dá para o gasto”, dizem por aí.  

Percebeu-se, então, um aumento em contratações de juristas, pesquisadores, 

consultores que poderiam ajudar a delinear o percurso familiar e, quem sabe, 

conseguir escapar do barco Brasil, prestes a afundar. Neste contexto, relato a história 

de uma mulher brasileira, que, mais interessada pela pesquisa genealógica do que pelo 

passaporte europeu, começou a investigar seu antepassado com o objetivo de 

entender melhor a própria identidade. 

Durante a infância, Bárbara, como a chamaremos, ouvia menções esparsas 

sobre uma bisavó de ascendência indígena. Essas referências sussurradas permeavam 

as conversas sobre cabelos, frequentemente servindo de veículo para preconceitos 

velados. Oriunda de uma família paterna residente em Recife, Pernambuco, Bárbara é 

filha de um homem cujo pai era um militar reformado de Ponta Porã, Mato Grosso do 

Sul, e cuja mãe era mineira de Três Corações, Minas Gerais. Ainda menina, escutava 

com cotidianamente: "Bárbara teve sorte, herdou o cabelo bom do pai", como se ter 

cabelo crespo fosse uma maldição incrustrada nos genes. "É cabelo de índio", dizia seu 

pai, sem perceber as profundezas históricas e culturais da afirmação. 

Com o passar dos anos, descobri que esse "cabelo de índio" era um legado de 

minha bisavó Teófila, sobre quem pouco se sabia, apesar de minhas inúmeras 

indagações familiares. Nenhuma fotografia preservava o semblante de Teófila. Evitava-

se falar sobre ela até os tempos atuais; suas origens permanecem envoltas em 

                                                            
1 Dados de uma consultoria de mobilidade global mostraram que as solicitações para Green Card e 
cidadania europeia quadruplicaram após o primeiro turno das eleições de 2022. Disponível em: 
<https://www.correiobraziliense.com.br/brasil/2022/10/5042036-cresce-busca-por-vistos-para-eua-e-
cidadania-europeia-apos-1-turno-da-eleicao.html>. Acesso em: jun. 2024. 

https://www.correiobraziliense.com.br/brasil/2022/10/5042036-cresce-busca-por-vistos-para-eua-e-cidadania-europeia-apos-1-turno-da-eleicao.html
https://www.correiobraziliense.com.br/brasil/2022/10/5042036-cresce-busca-por-vistos-para-eua-e-cidadania-europeia-apos-1-turno-da-eleicao.html


66 
 

mistério. Sabendo que Teófila morou em Ponta Porã e possuía ascendência indígena, 

intuo que ela poderia pertencer ao povo Guarani Kaiowá. 

Há alguns anos, deparei-me com um fato que talvez elucidasse o véu de 

silêncio que envolvia minha bisavó: havia indícios de que ela estava grávida antes 

mesmo de se casar com meu bisavô, um descendente de espanhóis vindo do sul do 

Brasil. Essa revelação, indecorosa para a família católica de classe média 

pernambucana, parecia justificar o esquecimento a que fora relegada. Minha avó, nora 

de Teófila, confidenciou-me esse segredo em sussurros tímidos, envergonhada pelo 

fato de seu marido ser filho de uma indígena fora dos laços sagrados do matrimônio. 

Vovó demonstrava uma nítida antipatia pela sogra. "Ela soltava a fumaça do charuto 

na cara dos meninos", reclamava, e acrescentava com desdém: "Sempre a achei muito 

xucra". Definitivamente, havia entre elas uma barreira erguida pela diferença colonial; 

uma percepção de que as origens e os costumes de Teófila a posicionavam em uma 

hierarquia inferior. Minha avó interpretava essa alteridade não como riqueza cultural, 

mas como desvio de uma norma idealizada, reforçando a distância entre o "eu" 

civilizado e o "outro" selvagem. Contraditoriamente, meu pai, embora com lembranças 

escassas, afirma que a avó era muito inteligente e falava pelo menos três idiomas: 

português, espanhol e Outro — provavelmente a língua de seu povo. Teófila apareceu 

para mim, então, como um enigma, uma figura que problematiza as convenções e 

carregava em si a confluência de mundos distintos, simbolizando as tensões e riquezas 

de uma identidade mestiça que a história familiar preferiu omitir. 

Por parte materna, a narrativa assume outro viés. Descendentes de 

escravagistas2, a família deixou Portugal, atravessou o Rio de Janeiro e fincou raízes no 

interior de Goiás, em Pirenópolis. Sobre esse ramo familiar, conheço tudo. A história 

foi escrita; é a história do colonizador. Contudo, o que permaneceu não escrito foram 

as vidas que sustentaram essa narrativa, as existências silenciadas que alicerçaram os 

                                                            
2 Um exemplo do impacto da colonialidade nas dinâmicas familiares é abordado no documentário Os 
fantasmas que me habitam, dirigido por mim que busca, por meio de testemunhos, reconstruir a 
genealogia de minha família e confrontar o passado escravagista que ainda ressoa na história familiar. O 
filme explora as memórias e assombrações que circundam o casarão de minha família em uma cidade 
do interior de Goiás, evidenciando como o legado da escravidão continua a influenciar as subjetividades 
e os vínculos afetivos. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=P4RqEz_Qgo0>. Acesso em: 18 nov 2024. 

https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=P4RqEz_Qgo0
https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=P4RqEz_Qgo0
https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=P4RqEz_Qgo0


67 
 

feitos dos meus antepassados. É por isso que comecei a indagar sobre Salia, uma 

mulher preta que trabalhou para a família de minha mãe; se é que se pode chamar de 

trabalho quando se troca serviço por moradia e comida — sabemos bem qual é o 

nome disso. 

Inocência minha seria acreditar que a ausência de registros é mero 

esquecimento, senão uma escolha deliberada de quem detém o poder de narrar. A 

filosofia nos ensina que a história não é apenas o que está escrito, mas também o que 

é silenciado3. As vidas de Teófila, de Salia e de tantas outras não figuram nas crônicas 

oficiais porque desestabilizam a narrativa hegemônica, expondo as rasuras de um 

sistema fundado na exploração. Ao questionar essa omissão, busco confrontar as 

estruturas que determinaram quem é digno de memória e quem é condenado ao 

esquecimento. É uma investigação que se sobrepõe à genealogia pessoal e adentra a 

reflexão sobre identidade e poder. Salia foi descrita como uma “negra alegre”. Foi 

“trabalhar” para a minha bisavó materna como babá, ela tinha 12 anos na época.  

 

Querer ser europeu 

Este texto se inicia com um tom um tanto irônico sobre a busca pela cidadania 

europeia. Não pela intenção de criticar ou ir contra qualquer conduta deste tipo. Não 

se trata de uma crítica direta às intenções individuais, mas, sim, de um 

questionamento da estrutura de poder subjacente a essa busca, que muitas vezes é 

considerada como natural ou dada. Nesse contexto, as teorias decoloniais nos 

incentivam a examinar como o desejo pela cidadania europeia tem como base 

também a colonialidade do poder. Definir-se brasileiro, definir-se negro, definir-se 

índio, definir-se europeu: o que é isso? Cultura é identidade? Localidade é cultura?  

Nas últimas décadas, a autodefinição como negro tem sido um instrumento de 

resistência e afirmação diante do racismo sistêmico. No entanto, limitar a identidade 

negra a um único conjunto de experiências e narrativas é reproduzir as próprias 
                                                            
3 Em A Ordem do Discurso (1996), Foucault explora os mecanismos pelos quais certos discursos são 
legitimados enquanto outros são marginalizados ou excluídos. Ele argumenta que o poder atua não 
apenas no que é dito e registrado, mas também no que é silenciado, influenciando nossa compreensão 
da história e do conhecimento. 



68 
 

dinâmicas opressoras que se pretende combater. O filósofo e psicanalista Érico 

Andrade (2023) argumenta que a insistência em um conceito fixo de negritude, mesmo 

que utilizado como resposta à violência racial, pode se transformar em um 

"identitarismo colonizador", pois impõe aos sujeitos negros a necessidade de 

corresponder a um estereótipo de autenticidade estabelecido pela lógica da 

branquitude. Para Andrade, a verdadeira emancipação não está em reafirmar a 

negritude como uma essência, mas em desarticular os discursos que, sob o pretexto de 

valorizá-la, acabam por aprisioná-la. Assim como a identidade negra, a identidade 

indígena também é capturada por essas mesmas armadilhas essencialistas. 

Vista sob a ótica de autores decoloniais como Walter Mignolo (2000) e Aníbal 

Quijano, a identidade indígena não se limita a ser uma resposta reativa à colonização; 

ela é afirmação radical de modos de ser e de conhecer que desestruturam as 

narrativas hegemônicas ocidentais. Assim como Andrade propõe uma negritude que 

transcenda as simplificações binárias entre brancos e negros, é preciso pensar a 

identidade indígena além da lógica da assimilação e do exotismo. Como argumenta 

Ailton Krenak (2019), ela é potência viva que se atualiza continuamente na relação 

com o território e nas práticas cotidianas. Ambas as identidades — negra e indígena, 

quando tratadas como essências imutáveis, perdem seu potencial insurgente e 

transformador. Elas se tornam, então, instrumentos de controle, usados tanto pela 

branquitude quanto por projetos políticos que, ainda que bem-intencionados, 

reforçam a ideia de que ser negro ou indígena é corresponder a uma imagem pré-

definida. 

Assim, tanto a crítica de Andrade à negritude essencializada quanto a 

perspectiva decolonial sobre a identidade indígena convergem na necessidade de 

descolonizar a própria noção de identidade. Isso implica reconhecer que tanto a 

negritude quanto a indigeneidade não se reduzem a resistências passivas ou reações à 

opressão; elas se constituem como espaços dinâmicos de criação e reinvenção, que 

desestabilizam as estruturas do pensamento colonial e abrem caminhos para futuros 

plurais e insurgentes, onde a diferença é celebrada como potência e não contida como 

ameaça. 



69 
 

Por outro lado, a autodefinição como europeu, percebida do ponto de vista 

decolonial, exige uma reflexão crítica sobre a relação entre o continente europeu e as 

áreas colonizadas. A colonização europeia forjou as identidades europeias e as 

identidades em todo o mundo. Reconhecer isso é fundamental para entender como a 

identidade europeia é inseparável da história colonial e das relações de poder globais. 

Sendo assim, autodefinição não é mero ato individual, é reflexão crítica sobre as 

influências históricas, sociais e culturais que instituem quem somos. 

A formação de relações sociais fundadas nessa ideia produziu na 
América identidades sociais historicamente novas: índios, negros e 
mestiços, e redefiniu outras. Assim, termos com espanhol e 
português, e mais tarde europeu, que até então indicavam apenas 
procedência geográfica ou país de origem, desde então adquiriram 
também, em relação às novas identidades, uma conotação racial. E 
na medida em que as relações sociais que se estavam configurando 
eram relações de dominação, tais identidades foram associadas às 
hierarquias, lugares e papéis sociais correspondentes, com 
constitutivas delas, e, consequentemente, ao padrão de dominação 
que se impunha. Em outras palavras, raça e identidade racial foram 
estabelecidas como instrumentos de classificação social básica da 
população (Quijano, 2005, p. 117). 
 

Almejar ser europeu é, na verdade, almejar a modernidade, uma palavra que 

vai além da função descritiva para se tornar um significante de sucesso e progresso. A 

modernidade, nesse sentido, não é uma fase histórica, é adjetivo normativo que 

estabelece uma hierarquia de civilizações, onde a Europa se posiciona como ápice do 

desenvolvimento humano. Querer ser europeu, portanto, revela o profundo rastro da 

colonialidade, que impõe um caminho linear de evolução, no qual o “moderno” se 

confunde com o “superior”. Como ressalta Quijano (2005), a narrativa 

desenvolvimentista dominante é construída sobre os alicerces da colonialidade do 

poder, que configura a história como um contínuo ascendente, indo do “estado de 

natureza” ao cume da civilização ocidental. Assim como a modernidade não é período 

histórico, a Europa não é lugar geográfico; é também ideal teleológico ao qual as 

outras nações supostamente aspiram. A ideia de que o Brasil, “jovem” e “imaturo” em 

comparação aos países europeus, ainda tem conserto é um reflexo claro desta 

teleologia histórica que cristaliza os colonizadores como senhores do tempo e árbitros 

do progresso. A lógica moderna ocidental, ao reduzir a temporalidade a um vetor de 



70 
 

progresso, congela a diversidade de trajetórias históricas em um único modelo - ao 

qual chama de desenvolvimento, apagando as pluralidades e relegando ao atraso 

todos os que não se adequam ao padrão europeu. Ser “moderno” é reivindicar para si 

o poder de definir o futuro, perpetuando assim as dinâmicas de dominação que 

estruturaram o próprio projeto colonial. 

A linearidade teleológica é uma construção astuta enraizada na racialização, 

funcionando como um dispositivo epistemológico para hierarquizar a existência e 

justificar relações de poder opressivas. Ela forja o próprio conceito de humanidade, 

assim a racialização se torna, além de ferramenta classificatória, alicerce de uma 

estrutura ontológica que posicionou os brancos europeus como arquétipo do ser, 

relegando os demais a zonas de sub-humanidade. Essa narrativa não se limitou a 

marcar lugares diferentes a diferentes corpos, ela também instituiu uma hierarquia 

ontológica em que o Outro é percebido como carente de qualidades essencialmente 

humanas. Assim, a violência da escravidão, das invasões e da tortura foi justificada 

como um processo de “elevação civilizatória” daqueles que, segundo esse discurso, 

habitavam os estratos mais baixos da escala humana. O “ideal civilizatório” tornou-se o 

álibi moral que disfarçava os interesses econômicos e políticos da colonização, 

tornando aceitável a exploração sob a máscara da redenção cultural. 

Aspirar à europeidade revela um desejo de reconhecimento ontológico, de ser 

inscrito no âmbito do humano. A suposta fluidez de fronteiras no mundo globalizado é, 

portanto, ilusória. A nacionalidade4, como signo de identidade, converte-se em uma 

barreira invisível, onde o direito de circulação não é distribuído igualmente, e sim 

mediado pelo privilégio. O desejo de ser europeu não é meramente um desejo de 

                                                            
4 O filme O homem que vendeu sua pele (2020), dirigido por Kaouther Ben Hania, reflete sobre como a 
nacionalidade pode determinar a identidade de uma pessoa. O protagonista, Sam Ali, um trabalhador 
sírio exilado, é confrontado com as limitações impostas por sua nacionalidade e seu desejo de liberdade. 
A tatuagem de um passaporte nas costas de Sam simboliza as barreiras de trânsito enfrentadas por 
indivíduos não europeus e a opressão enfrentada por povos árabes. No entanto, essa tatuagem se torna 
uma representação de sua própria opressão, pois seu corpo é transformado em uma mercadoria exibida 
em galerias e museus. Sam troca uma forma de opressão, imposta pelo regime sírio, por outra, nas 
mãos de um artista e sua produtora que exploram brechas jurídicas para utilizar refugiados como obra 
de arte. A narrativa ilustra como a nacionalidade ganha status de identidade, mas essa identidade 
muitas vezes funciona como uma limitação. 



71 
 

pertencimento territorial, mas uma tentativa de transpor a limitação imposta por uma 

identidade que se percebe incompleta ou inadequada perante o olhar colonial. 

O paradoxo dessa busca é que, para ser considerado livre — e, portanto, 

plenamente humano —, é preciso conformar-se aos parâmetros do outro, introjetando 

um desejo de validação que subverte a própria ideia de liberdade de ser. A liberdade, 

nesse caso, não é uma emancipação de si, é senão uma conformidade com o que o 

outro demanda como critério de humanidade. Aquele que deseja ser europeu, para 

ser livre, não busca afirmar sua singularidade, ele se alinha a uma alteridade 

idealizada, alienando-se de sua própria condição. Nesse movimento, a identidade não 

é uma expressão autêntica de ser, mas um projeto de adequação a um modelo 

externo, em que o próprio desejo de liberdade é colonizado, transformando-se em um 

anseio por ser o que não se é, por abdicar de si mesmo em nome de um 

reconhecimento que, ironicamente, só reafirma a própria condição de sujeição. 

 

Colonialidade e gênero: mulheres de cor nem nas fotos preto e branco  

 

“Colonialidade” não se refere apenas à classificação racial. Ela é um 
fenômeno mais amplo, um dos eixos do sistema de poder e, como 
tal, atravessa o controle do acesso ao sexo, a autoridade coletiva, o 
trabalho e a subjetividade/intersubjetividade, e atravessa também a 
produção de conhecimento a partir do próprio interior dessas 
reações intersubjetivas (Lugones, 2020, p. 50). 

 

Quijano examina a configuração do poder nas relações sociais como uma rede 

de dominação, exploração e conflito entre sujeitos que disputam o controle sobre 

quatro domínios essenciais da existência humana: o sexo, o trabalho, a autoridade 

coletiva e a subjetividade. Esses domínios se entrelaçam com seus respectivos recursos 

e produtos, constituindo o que ele denomina colonialidade do poder, um arcabouço 

capitalista e eurocêntrico. Contudo, María Lugones critica a perspectiva de Quijano por 

reproduzir, ainda que inadvertidamente, um viés patriarcal e heteronormativo ao 

analisar a regulação do sexo e dos recursos associados. Ao não problematizar o 

entendimento eurocêntrico do gênero, Quijano negligencia as experiências das 



72 
 

mulheres colonizadas e racializadas, cujas existências foram marcadas por um regime 

de opressão específico para além da exploração econômica. 

Lugones propõe um deslocamento epistemológico: as relações sociais não 

precisam ser organizadas em termos de gênero, e, quando o são, essa organização não 

se restringe aos parâmetros do patriarcado e da heterossexualidade. Para ela, a 

estruturação moderna/colonial do gênero não é um dado natural; é uma invenção 

histórica que articula o dimorfismo sexual, a hierarquia patriarcal e a normatividade 

heterossexual como dispositivos de controle. O gênero, nesse sentido, é mais do que 

um conjunto de normas: é uma ferramenta de opressão que perpetua o controle sobre 

corpos e subjetividades, legitimando a exclusão e a violência contra aqueles que 

escapam às suas categorias rígidas. A análise de Quijano (2005), ao ignorar essas 

dinâmicas, torna-se insuficiente para capturar a complexidade das experiências das 

mulheres e sujeitos não conformes de gênero. 

Dessa forma, a crítica de Lugones revela a necessidade de repensar 

radicalmente a ontologia do gênero e da sexualidade no contexto da 

modernidade/colonialidade, evidenciando que a matriz de poder não se sustenta 

apenas pela exploração econômica, mas também pela imposição de um regime 

epistemológico e ontológico que organiza a própria compreensão do corpo, da 

subjetividade e do desejo. Ao desnaturalizar a concepção convencional de gênero, 

Lugones nos convoca a imaginar formas de sociabilidade e subjetivação que escapem 

às armadilhas do sistema colonial, propondo uma percepção de mundo que abra 

espaço para a multiplicidade radical das existências, onde as relações não sejam 

determinadas por um sistema binário. 

Quando minha avó se refere à sogra como “xucra”5  é porque nem a considera 

humana para ser mulher. A palavra, nos dicionários, é utilizada para designar um 

animal indomado, um ser selvagem. Este uso, em sua aparente banalidade, reverbera 

a longa tradição colonial de desumanização, que classificou povos indígenas das 

                                                            
5 O adjetivo, entretanto, aparece no feminino. Para a nora da cidade grande, a sogra indígena não era 
mulher, mas era fêmea. “A consequência semântica da colonialidade do gênero é que ‘mulher 
colonizada’ é uma categoria vazia: nenhuma mulher é colonizada; nenhuma fêmea colonizada é mulher” 
(Lugones, 2014, p.  939). 



73 
 

Américas e africanos escravizados como seres alheios ao status de humano — criaturas 

desprovidas de razão e controle, entregues a uma sexualidade incontrolável e a uma 

animalidade inerente (Lugones, 2014, p. 936). A lógica subjacente a essa 

desumanização se sustenta em uma concepção binária de humanidade: apenas os 

civilizados merecem a designação de homem ou mulher. Lugones, apoiando-se na 

crítica de Oyèrónké Oyĕwùmí, propõe que a categoria de gênero, tal como a 

entendemos, é um constructo eurocêntrico, indissociável de um regime de exploração 

colonial. 

Pensar a Améfrica Ladina - para usar o termo de Lélia Gonzalez (1988) - a partir 

da lente generificada é, portanto, uma armadilha epistemológica que obscurece as 

complexas realidades das populações não europeias. Para Oyĕwùmí, a imposição 

colonial do gênero nas sociedades africanas e indígenas foi um dos instrumentos mais 

violentos de controle, uma vez que reconfigurou essas sociedades para alinhá-las à 

lógica da dominação eurocêntrica. O que entendemos como masculino ou feminino, 

homem ou mulher, não é, então, um dado universal, senão um discurso estruturante 

que legitima relações de poder. A construção da diferença sexual binária como 

princípio organizador das relações sociais serve não apenas para classificar, mas para 

hierarquizar, separando aqueles que têm acesso ao estatuto pleno de humano 

daqueles que são relegados a uma existência subalternizada e bestializada. 

O xucro, o indomesticável, representa, na lógica da colonialidade do poder, o 

inaceitável — aquilo que escapa à domesticação e, portanto, à definição de 

humanidade do colonizador. Sob o disfarce da "missão civilizatória", julgar e subjugar 

os colonizados por sua diferença era considerado não apenas justificável, mas 

necessário. O discurso do progresso serviu como pretexto para impor valores e normas 

eurocêntricas, assegurando a ideia de que apenas o colonizador detinha a chave para a 

civilização e o desenvolvimento. Com isso, criou-se uma hierarquia existencial. Quando 

utilizo a expressão "hierarquia existencial", refiro-me a uma estrutura ontológica que 

ordena modos de existir em uma escala de valor, onde certas vidas são consideradas 

superiores e mais dignas de reconhecimento do que outras. Para descrever esse 

fenômeno, prefiro o termo desexistenciaização em vez de desumanização, pois a 

última ainda mantém o humano como referência central, enquanto a primeira aponta 



74 
 

para uma negação mais profunda da própria condição de ser. Neste sentido, a 

desexistencialização relega certas existências à condição de “não-ser”, anulando a 

possibilidade de autodefinição e transcendência. Nesse contexto, a hierarquia 

existencial legitima uma violência estrutural que delimita quem pode afirmar sua 

existência autêntica e quem é silenciado, reduzido a um objeto sem sentido ou sujeito 

à extinção ontológica, perpetuando uma lógica que exclui e deslegitima qualquer 

forma de ser que escape aos parâmetros impostos pelo pensamento antropocêntrico e 

colonial. 

O que os questionamentos que Lugones e Oyĕwùmí nos oferecem é 

desestabilizador: se as categorias de gênero são ferramentas coloniais, como podemos 

pensar os povos da Améfrica Ladina fora desse esquema? É necessário desconstruir o 

olhar generificado, que projeta sobre esses corpos um mapa de identidade que nunca 

lhes pertenceu. A crítica, portanto, deve ir além da denúncia da desumanização 

histórica; deve problematizar as próprias bases epistêmicas sobre as quais se erigiu o 

pensamento colonial. Em vez de ler a alteridade através dos binômios 

masculino/feminino ou civilizado/selvagem, é imperativo conceber novas formas de 

entendimento que integrem as cosmologias e experiências locais, libertando-as da 

camisa de força das categorias ocidentais. Só assim será possível construir um 

horizonte ético e político que reconheça, nas múltiplas maneiras de ser e estar no 

mundo, a plenitude da existência, em toda a sua radical diversidade. 

Tudo o que não se encaixava na lógica colonial era relegado ao esquecimento, 

apagado, como se nunca tivesse existido. É por isso que não há fotografia das duas 

mulheres que mencionei antes. Pergunto-me: o que significa essa ausência? Ela 

denuncia um sistema que, ao negar suas imagens, também nega suas histórias e 

existências. O que não é visto, não pode ser reconhecido. Essa lacuna é um sintoma da 

violência que ainda tenta apagar tudo aquilo que resiste a ser domado. 

Registrar a existência de mulheres racializadas nunca foi uma prioridade em 

minha família. Enquanto comunicadora, compreendo a memória como um campo de 

significação disputado: o que é lembrado ou esquecido não ocorre ao acaso, é 

estruturado por regimes de visibilidade (Hall, 1997). A fotografia, enquanto signo 

visual, carrega uma carga simbólica e vai além de sua função documental, operando 



75 
 

como um dispositivo de produção e controle da memória coletiva (Barthes, 1980). A 

ausência de imagens das mulheres citadas é um ato semiológico de apagamento: 

certas identidades e histórias são deliberadamente excluídas do imaginário coletivo, 

perpetuando uma lógica de representação que privilegia certos corpos e narrativas em 

detrimento de outros, reforçando a hegemonia de um olhar colonial e patriarcal. Desta 

forma, o que não é registrado visualmente é também silenciado simbolicamente, 

transformando a ausência em um signo de esquecimento imposto. A fotografia, ao 

operar como instrumento de poder, documenta o visível, mas também sanciona o 

invisível, inventando a memória histórica de acordo com os códigos e valores de quem 

controla a produção das imagens. Essa ausência compreendo como um índice da 

violência simbólica que estrutura o campo das representações, excluindo aqueles que 

não se encaixam no repertório semiótico dominante (Barthes, 1980; Hall, 1997). 

“Melhor falar da sua outra avó, a minha mãe. Ela, sim, tocava piano, escrevia, 

costurava como ninguém”, afirmou minha avó quando questionada sobre o assunto. 

Em suas palavras, nota-se uma valorização do que poderia ser considerado uma 

“cultura civilizada” nos moldes europeus. No entanto, esse diálogo entre as 

personagens não ocorreu durante a colonização, mas no ano passado. 

Na conversa com minha avó sobre minha bisavó, surgem perspectivas 

conflitantes sobre cultura e valores civilizatórios. Enquanto eu tentava compreender e 

valorizar a história e as tradições de minha bisa, minha avó demonstrava uma clara 

preferência por atividades consideradas mais refinadas sob a percepção eurocêntrica, 

como tocar piano, escrever e costurar. Essas práticas refletem um padrão cultural 

ocidental que ela valoriza em detrimento das tradições da bisavó.  Neste contexto, o 

confronto de perspectivas sobre o valor de diferentes práticas culturais é um 

microcosmo desse embate maior. Ao privilegiar atividades que se alinham ao ideal 

civilizatório eurocêntrico, ela reproduz inconscientemente a lógica da colonialidade, 

essa atitude reflete o que Lugones descreve como uma “internalização da 

colonialidade”, na qual os próprios colonizados ou seus descendentes assimilam os 

valores do colonizador, perpetuando a marginalização de suas próprias práticas e 

histórias. Lugones nos disserta sobre a “diferença colonial” como um espaço de 

resistência e contestação, onde as identidades são disputadas e recriadas 



76 
 

continuamente. Ainda, o diálogo com minha avó coloca a oportunidade de revisitar e 

reimaginar a memória e a cultura familiar, de modo a recuperar a multiplicidade de 

nossas raízes e resistir às forças homogeneizadoras da colonialidade. 

 

Ser Ladina-Amefricana: genealogia, resistência e subjetividade ativa 

Ser ladina-amefricana é carregar um legado de histórias complexas que 

rompem as amarras das categorias coloniais. Cresci ouvindo fragmentos dessas 

narrativas, especialmente sobre Salia, uma mulher que dedicou sua vida à minha 

família, mas que, como tantas outras, permaneceu invisível na história oficial. Presente 

na vida de minha avó e de toda a família, Salia representava uma figura paradoxal: “da 

família”, mas sempre à margem, inserida em um contexto de relações permeadas pela 

colonialidade, onde o cuidado e o afeto estavam profundamente imbricados com 

dinâmicas de dependência e subordinação. 

Sua trajetória reflete as contradições do Brasil colonial: o desejo de liberdade 

coexistia com a dificuldade de romper com as estruturas que a mantinham atrelada ao 

serviço dos outros. O sonho de uma casa própria, que deveria simbolizar sua 

autonomia, acabou se tornando um fardo, pois a solidão que esse espaço implicava 

parecia-lhe insuportável. Salia expressava sua resistência de maneira discreta, mas 

contundente: inventava rimas críticas e irônicas, questionando normas religiosas e 

figuras de autoridade, o que, de certa forma, influenciou o humor ácido das mulheres 

da minha família. Lembro-me de receitas e práticas, como o biscoito de queijo do 

interior de Goiás que amo, cuja origem só descobri recentemente estar ligada a Salia, 

assim como outras habilidades que ela transmitiu à minha tia, como cortar e preparar 

frango caipira. 

Essas memórias revelam a confluência de opressão e resistência que marca 

minha genealogia. De um lado, uma herança portuguesa escravagista, de outro, uma 

ascendência indígena quase apagada, na fronteira com o Paraguai. Buscar minhas 

raízes é um esforço para compreender essas camadas de história, é também uma 

tentativa de reconstruir a subjetividade a partir do reconhecimento das narrativas que 

a colonialidade tentou apagar. Refletir sobre a vida de Salia e de minha bisavó Teófila, 



77 
 

quase sem registros, me mostra como ambas habitavam um espaço de resistência 

onde suas existências, apesar de marginalizadas, sobreviveram ao apagamento. 

Ser ladina-amefricana implica reexistir, construindo identidades que rejeitam as 

categorias coloniais. Lugones aponta que a colonialidade de gênero exerce um 

controle que desumaniza as mulheres racializadas, negando-lhes plena agência. No 

entanto, é justamente nesse espaço de opressão que a subjetividade ativa se 

manifesta, criando formas de existência que rompem com as dicotomias coloniais, 

como civilizado/primitivo ou masculino/feminino. Descolonizar o gênero e a 

identidade é um movimento radical que resgata histórias e práticas culturais 

silenciadas, reapropriando-as e ressignificando-as. 

Ao valorizar essas narrativas como parte essencial da minha herança, percebo 

que minha busca genealógica vai além de documentos formais; é resistência. Minha 

identidade se constrói nesse lugar de confronto, onde a subjetividade se reconfigura, 

desafiando rótulos coloniais e criando formas de existir. Ser ladina-amefricana e 

enfrentar a colonialidade de gênero é um processo contínuo de reimaginação. Quando 

digo “Bárbara sou eu”, refiro-me a todas aquelas que, ao recriarem suas próprias 

existências, constroem espaços de liberdade diante da colonialidade. Esse é o 

verdadeiro sentido da minha herança, que transcende qualquer passaporte e se 

encontra na luta incessante contra o esquecimento e na valorização das narrativas 

subalternas que definem minha subjetividade. 

 

Referências bibliográficas 

ANDRADE, Érico. Negritude sem identidade: sobre as narrativas singulares das pessoas 

negras. São Paulo: n-1 Edições, 2023. 

BARTHES, Roland. A câmara clara: nota sobre a fotografia. Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira, 1980. 

Documentário: Os fantasmas que me habitam. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=P4RqEz_Qgo0 . Acesso em: jun. 

2024. 

https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=P4RqEz_Qgo0
https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=P4RqEz_Qgo0
https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=P4RqEz_Qgo0


78 
 

FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. São Paulo: Loyola, 1996. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Estudos Feministas, 

Florianópolis, v. 1, n. 1, p. 11-28, 1988. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 1997. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. 1. ed. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2019. 

LUGONES, María. Colonialidade e gênero. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de (org.). 

Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar, 2020. p. 

53-54. 

MIGNOLO, Walter D. Local histories/global designs: coloniality, subaltern knowledges, 

and border thinking. Princeton: Princeton University Press, 2000. 

OYĔWÙMÍ, Oyèrónké. A invenção das mulheres: uma construção africana sobre os 

discursos ocidentais de gênero.  Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 

LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 

Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 117-142  



79 
 

 

A criança e seu corpo mítico: metamorfoses e monstruosidades 
na fabulação de mundos 

 

brunøvaes  
Mestrande em Poéticas Visuais (ECA/USP) 

São Paulo, Brasil  
brunovaes@usp.br 

 

Resumo 
Este artigo visa caminhar junto a uma infância transviada que nubla os contornos entre 
humano e não humano, inventando a si num espaço instaurado em imaginação, ainda 
que dentro de espaços instituídos. Analisa-se assim, suas aberturas metamórficas; o 
que podem ser suas monstruosidades a exalar repulsa e desejo; e como este corpo, 
por meio de suas aparições em trabalhos de arte contemporânea e audiovisual, reflete 
nos olhos do adulto a dúvida sobre sua identidade e a veracidade do mundo. 

Palavras-chave: Infância queer, Metamorfose, Monstruosidades, Heterotopia, 
Metaficção. 

 

Abstract 
This article aims to walk alongside a misguided childhood that blurs the lines between 
humans and non-humans, inventing a space by imagination even inside established 
spaces. Its metamorphic openings are thus analyzed; what may be their monstrosities 
exuding repulsion and desire; and how this body, through its appearances in works of 
contemporary art and audiovisual, reflects in the adult's eyes the doubt about their 
identity and the veracity of the world. 

Keywords: Queer childhood, Metamorphosis, Monstrosities, Heterotopia, Metafiction. 



80 
 

Sinais iniciais para aprontar a fuga 

 

Escaparemos junto a criaturas que deslizam no fio da navalha, que brincam 

com os limites, os bichos e os binários; seres que inventam corpos, códigos e 

linguagens, ampliando fronteiras nos modos de existências. Elas chegam para 

reverenciar Dionísio, a criança múltipla de corpo fronteiriço que faz a infância 

monstruar1, ao som alegre dos seus tamborins e flautas. Sua música libera a infância 

de uma imagem imaculada, metamorfoseando-a em outras coisas. Para isso, será 

preciso habitar o lugar de adorador místico e de amante fetichista como 

contemporâneos no jogo do corpo mítico da criança e dos seres que brilham em sua 

constelação. 

 

O corpo mítico é a origem de ritos que cada criança inventa ou 
reinventa para seu próprio uso […] ele só depende de si mesmo, 
inclusive e, sobretudo, em suas metamorfoses. […] Sua superfície é a 
linha de fuga das máscaras, dos disfarces, dos devires em cascata e 
dos desaparecimentos no imperceptível, enquanto preparação 
incessante para novos renascimentos. […] Não um corpo bloqueado 
ou constipado, mas — de acordo com a fulminante e incontornável 
fórmula de Artaud, retomada por Deleuze e Guattari — o corpo sem 
órgãos, plano de imanência de qualquer desejo. […] E o adorador 
místico e o amante fetichista são os únicos — e não os “especialistas 
em infância” — a reconhecer e a conceder a plenitude de suas 
potencialidades, a acolher seus devires, que são outras tantas 
metamorfoses (Schérer, 2009, p. 168 - 169). 

 

A criança mítica, portanto, nos estende a mão nesse caminho, permitindo-nos 

aproximar e desviar dos processos que modelam e remodelam as múltiplas existências 

de sua realidade polimórfica. Ensinando-nos justamente naquilo que a situa para além 

do humano. 

A criança, e não somente em ideia, mas no nível mesmo de sua 
sensibilidade, de seu corpo, está aberta para o mundo, enquanto o 
adulto se obstina a confiná-la. Aberta também para suas 
potencialidades e incapacidades. […] De fato, o que é imperfeição 
relativa às funções de geração e do organismo é contrabalançado e 
compensado, amplamente, por uma plenitude, por uma abertura 

                                                            
1 Refiro-me e me misturo às palavras de Silva e Paraíso (2022) quando os autores introduzem em seu 
artigo o pensamento de René Schérer (2009) e suas aproximações entre a criança múltipla e Dionísio – 
deus desmedido. 



81 
 

para outras possibilidades, uma tensão direcionada para outros 
reinos, uma osmose com eles: animal, planta, mineral, angélico, 
divino, demoníaco. O mito arrasta o corpo para a inumanidade que é, 
também, uma sobre-humanidade (Schérer, 2009, p. 162). 
 

Nesta travessia, percorreremos seus jogos caprichosos de metamorfose e sua 

inumanidade vivida no corpo a partir do encontro com Alice, na animação de 1988, 

feita pelo diretor Jan Svankmajer, e com as crianças híbridas da série televisiva Sweet 

Tooth (2021). São supostamente suas oscilações entre o subversivo e o excêntrico que 

acabam por aproximá-las das monstruosidades — informações caras para pensar 

formas de escape das hegemonias vigilantes, modos de instauração de fantasias e 

imaginação de futuros outros ainda que em espaços existentes; e como as divergências 

e dissidências destas criaturas podem perturbar a ordem do mundo e as crenças 

naquilo que chamam de realidade. 

 

A primeira menina da coleção2 

É com Alice que partimos de um contorno obtuso de representação visual, com 

sua baixa definição numa figura que se torna, ao mesmo tempo, bruxa, fada, serpente, 

miniatura e monstro. Tudo isso e nada disso, ao mesmo tempo. Alice é um constante 

poder-ser em suas formas de metamorfose. A menina-diagrama de uma cadeia de 

pensamentos — filamentos de linguagem com os quais somos capazes de fiar e desfiar 

compreensões do mundo. 

Em 1988, o diretor tcheco Jan Svankmajer produz uma animação para a história 

de Lewis Carroll, em que apresenta elementos alinhados ao nonsense que reverberam 

uma estética surrealista inclinada ao terror. Ampliam-se assim os recursos do grotesco, 

do onírico e do mundo subterrâneo, já existentes no manuscrito de Carroll. Alice surge 

na tela interpretada por uma criança que se metamorfoseia em coisa quando diminui 

de tamanho. A criança Alice se alterna com sua versão em miniatura como boneca de 

                                                            
2 As considerações aqui apresentadas são pensamentos amalgamados entre a análise do filme e a 
apresentação sobre a personagem de Lewis Carroll feita pela Profa. Dra. Maria Zilda Cunha, em 9 de 
maio de 2024, como parte da disciplina Literatura Infantil e Juvenil e Produções Audiovisuais da Profa. 
Dra. Sandra Trabucco Valenzuela. O título faz referência à coleção de fotografias que o autor possuía. 

 



82 
 

porcelana, toda vez que come ou bebe algo. Então, não raro, a câmera coloca o 

observador no ponto de vista de Alice, seguindo os seus passos e o foco se faz de 

modo alternado entre o rosto de boneca e algum evento na cena, onde tudo o que não 

é a menina Alice recebe o recurso de animação por stop-motion. 

 

Cenas do filme de Jan Svankmajer.  

Fotografia realizada a partir da apresentação da professora na aula de 9 de maio de 2024 

 

Sendo assim, o mito, transposto para o trabalho de arte, ganha manifestações 

individuais do imaginário e abre as portas para o insólito. Como se, em arte, uma 

(des)criação acaba por ser recomposta em criação pelo potencial do estranhar3. O 

público irá recompor e/ou compor a partir das lacunas e embaraços de um potencial 

criador e de uma perplexidade própria do intelecto artístico. Assim, as metamorfoses 

de Alice figuram um diagrama mimético da intricada e labiríntica realidade que 

vivemos e tentamos compreender e que será retomada ao final do artigo. 

 

Uma criança que nasceu para voar 

                                                            
3 Me apoio no conceito freudiano de Unheimlich, traduzido, entre outras maneiras, como estranho, 
inquietante ou infamiliar. "O infamiliar é a atmosfera, o véu, com o qual o escritor apresenta e esconde 
o horrível, o abjeto, o imoral ou o imponderável. O infamiliar, portanto, parece coincidir com algo que já 
se sabe e que, a despeito de ser desagradável admitir, nalgum momento será revelado, ou melhor, 
reiterado” (Freud, 2019, p. 185). 



83 
 

 Estreada pela Netflix em 2021, a série Sweet Tooth é uma fantasia dramática 

desenvolvida por Jim Mickle como adaptação dos quadrinhos criados por Jeff Lemire. A 

história se passa em um mundo no qual um vírus matou a maioria da população 

humana, coincidindo com o surgimento de bebês híbridos que nascem com 

características animais. Sem saber se os híbridos são a causa ou o resultado do vírus, 

muitos humanos tendem para posturas de medo e de caça a estes seres. Depois de 

uma década vivendo com segurança em sua casa isolada na floresta, o protagonista 

menino-cervo parte para uma aventura em que encontrará aliados e inimigos. 

Sofrendo dificuldades por ser diferente, é no encontro com outros híbridos que se 

instaura um senso de comunidade peculiar às famílias encontradas nas dissidências4.  

 

 

Captura de tela. Disponível em: 
https://www.reddit.com/r/SweetTooth/comments/1cb44y2/screenshots_of_every_new_hybrid_shown

_in_the/ Acessado em: 22 de junho de 2024. 

 

Aqui, interessa especialmente o encontro com a história de Theo, uma criança 

isolada, junto de seus genitores: uma mãe grávida prestes a parir e um pai, caçador de 

híbridos. Theo, que passava as tardes com capa e máscara de herói, embora alertado 

pelo pai a não conversar com os híbridos, ao encontrar com duas crianças híbridas, 

                                                            
4 Penso aqui, junto ao programa público da 21ª Bienal VideoBrasil, no encontro Imprensa, ativismo e 
arte: Produções LGBTQI+ hoje e ontem, de 13 de novembro de 2019. Em especial a partir da fala de 
Paulo Mendel e Vi Grunvald, autories da obra Domingo – uma investigação documental com o coletivo 
Stronger, na periferia da cidade de São Paulo, e sua construção de parentesco alternativa às concepções 
hegemônicas de família. 



84 
 

expõe a eles o seu desejo de construir um avião e de voar para longe dali. Uma 

aparente angústia de alguém que se sente preso num lugar que não o acolhe em sua 

verdade e que precisa fantasiar-se de outrem para poder imaginar, sem obter sucesso, 

alguma fuga possível. As crianças desconfiam que o garoto tem menos de dez anos, 

embora ele tenha dito que sua idade era de doze anos, e questionam-no sobre 

possíveis habilidades extra-humanas — uma vez que todos os nascimentos da última 

década acarretaram crianças-híbridas. Neste momento, Theo tira sua fantasia e revela 

a faixa que prende o que parecem ser duas asas de morcego. A cena pode sugerir 

analogias possíveis entre o pano amarrado pelo pai da criança, e que segura aquilo que 

é dissidente em seu filho, e os binders — ataduras comumente usadas por meninos 

trans*5 para esconder os volumes dos seios. Porém no segundo caso, o procedimento 

realizado pelas próprias pessoas trans*, esconde aquilo que as fazem sentir diferente 

do que elas realmente são. Esta bandagem, embora cause dor física e emocional, 

permite uma aproximação com sua verdade latente, e que é diferente daquela que lhe 

foi designada por um outro. No caso de Theo, é justamente este outro quem decide, 

sem o consentimento do filho, esconder as características da criança para que ela 

perca suas habilidades supra-humanas que lhe são inerentes. Como tantos outros pais 

e familiares que praticam agressões contra seus filhos e crianças dissidentes de 

gênero, o pai de Theo, caçador de híbridos, esconde do filho e de si próprio a verdade. 

Esta, quando desabrocha no encontro com seus afins, traz de volta os poderes mágicos 

do menino-morcego e sugere sua continuidade de existência para além das cercas e 

amarras que o prendiam.  

Esta horda de crianças com habilidades divergentes e características ímpares se 

aproxima assim dos bandos que se formam também na dissidência de gênero e 

sexualidade, quando as duas encontram na repulsa, no ódio e na expulsão do lar 

gravadas em suas peles, os meios de continuar a imaginar futuros possíveis. De modo a 

                                                            
5  O uso do termo trans*, com asterisco, é uma escolha de Jack Halberstam com o intuito de abrir seu 
significado a um desdobramento de categorias que foram organizadas ao redor de formas de variação 
de gênero, sem se confinar a elas, colocando em questão as cristalizações de dignações concisas, 
discursos médicos e violentas exclusões (Halberstam, 2023, p. 31). Pensando as múltiplas maneiras de 
transformações corporais, interessam aqui também as aproximações com formas de vidas não 
humanas.  

 



85 
 

perturbar a lógica reprodutiva da normalidade, essas crianças não abortam o futuro, 

mas exibem interesses por outros destinos. Suas naturezas selvagens as colocam como 

linhas de fuga, desvios e escapes dos roteiros da modernidade e da colonização e 

encontram eco nas identidades das juventudes contemporâneas. 

 

Nesse contexto, não-binário não é apenas uma questão de gênero, é 
dizer não. Dizer não às pessoas que dizem "nós somos mamãe e 
papai, você tem que escolher que tipo de sujeito você vai ser". Nesse 
sentido, é uma formação interessante, mas precisa estar à altura de 
seu potencial e se tornar esse roteiro mais amplo em vez de 
permanecer no mundo muito restrito de "não sou homem e não sou 
mulher". Na medida em que isso é o que significa, significa muito 
pouco. Na medida em que significa "vocês, pessoas mais velhas, que 
estão tentando me definir e que estão tentando definir quem somos, 
o que devemos ler, o que podemos fazer, vão se foder!". É aí que ela 
é poderosa. Esse é o meu sentimento. (de Oliveira Junior & Marconi, 
2023, p. 370) 
 

São suas características que fracassam6 na perpetuação de um modelo 

hegemônico cis-hetero-social que abre fendas para uma emancipação da infância que 

desfila e acena em adeus a uma reprodução de futuro. Criaturas que jogam do avesso 

a "Criança que marca a fixação fetichista da heteronormatividade: um investimento 

eroticamente carregado na rígida mesmice da identidade que é central à narrativa 

compulsória do futurismo reprodutivo" (Edelman, 2021, p. 265). Munidas por 

potências ingovernáveis, em consonância com as narrativas de rebeliões das 

animações infantis, essas criaturas–crianças não são fantasmagorias de uma 

promessa–desejo de um futuro cristalizado adulto, mas, sim, as setas que apontam as 

impurezas de um futuro selvagem, que já foi, também, passado7. 

 

 

 

                                                            
6 Escrevo com Halberstam quando o autor pensa a ideia de fracasso inerente às vivências queer, 
deslizadas da hegemonia, e a relaciona a um arquivo menor e aparentemente menos importante, como 
os desenhos de animação, por exemplo, apontando uma forma de ver as coisas do mundo que é queer, 
e consequentemente fracassada, já de saída. 
7 Um diálogo com a célebre frase de Ailton Krenak: o futuro é ancestral. 



86 
 

Le monstre no berço 

 As infâncias queer8 podem ser entendidas como infâncias-monstruosas por se 

constituírem no “limite, no ponto de inflexão da lei, por serem a exceção que só se 

encontra em casos extremos e que combina o impossível com o proibido” (Foucault, 

2002, p. 70). Mas também porque misturam a isso uma “atração pelo fascínio que são 

capazes de provocar, pelos escapes e linhas de fuga que instauram, pelas outras 

possibilidades de vida que inauguram” (Silva; Paraíso, 2021, p. 3). 

O corpo do monstro incorpora o medo e a fantasia numa vida marcada pela 

estranheza. Em seus deslocamentos, o monstro assusta ao mesmo tempo em que 

provoca fascínio, desvelando as certezas cristalizadas e fazendo desmanchar os 

princípios hegemônicos. Ele sempre escapa à categorização fácil, pois recusa a ordem 

classificatória das coisas. São híbridos que perturbam, são mestiços de corpos 

incoerentes que resistem às tentativas de inclui-los em qualquer estruturação 

sistemática. Desse modo, são criaturas que forçam uma oposição ao binário e abrem, 

portanto, categorias múltiplas, mistas e polifônicas. Instaurando uma “linguagem 

dinâmica e mutável, flutuante e ativa, apropriada, portanto, para expressar a 

percepção carnavalesca do mundo, oposta a qualquer ideia de acabamento, numa 

multiplicidade de vozes independentes, imiscíveis e superpostas” (Roman, 1992-93, p. 

209-210). Os desfiles, as máscaras e as fantasias — próprias das atrações passionais da 

criança — se tornam momentos possíveis de um flagrar de existências silenciosas que 

fabulam o que se passa depois que a marcha se vai, em consonância com a observação 

imaginativa que reabilita a fantasia contra a vergonha panóptica. Portanto, o monstro 

é um poderoso aliado de uma sociedade na qual “comportamentos polimorfos foram, 

realmente, extraídos do corpo dos homens, dos seus prazeres... mediante múltiplos 

dispositivos de poder, foram solicitados, instalados, isolados, intensificados, 

incorporados” (Foucault, 1987, p. 225). Neste jogo entre vigilância e escape, o monstro 

faz abrir fendas, fissuras e frestas, pois é transgressivo, demasiadamente sexual, 

perversamente erótico, um fora-da-lei. Ao esticar o contorno do mundo, instaura 
                                                            
8 A palavra queer, do inglês “estranho" ou “peculiar”, era originalmente usada de modo pejorativo 
contra pessoas dissidentes de gênero e sexualidade, e que foi ressignificada pela própria comunidade 
LGBTQ+ como um termo guarda-chuva na identificação dessas dissidências.  

 



87 
 

espaços outros que são importantes refúgios de imaginação, invenção e fantasia. 

Afinada a esta frequência que se abre, a criança mítica fabrica seu corpo ao mesmo 

tempo em que constrói seu espaço inventado. Um trabalho que se dá pela lei da 

repetição — não como um faz-de-conta em fingimento, mas em potencial de 

transformação da experiência mais comovente num hábito. 

 

                                                 

                         

brunøvaes. traje transicional. fotoperformance. 2024 

 

Neste terreno que se abre pelas fendas, me encontro e desenvolvo também o 

meu fazer artístico quando “coleto narrativas sobre presenças múltiplas que podem 

habitar um mesmo corpo — para subverter o conceito de identidade unívoca, 

uniforme e unidimensional” (Martin, 2021, p. 39). Desse modo, para a foto-

performance Traje Transicional, busquei aproximar tempos distintos a partir do uso e 

do reuso de objetos pessoais, pensando que “a metamorfose é a propriedade dos 



88 
 

corpos que nunca se separam de sua infância […] e que é jovem toda vida onde a 

forma permanece o objeto de um trabalho poético, todo ser vivo que não pode 

reconhecer-se plenamente na forma que o abriga” (Coccia, 2020, p. 81-83). Para a 

construção do traje, que faz referências aos rituais pagãos europeus e às amarras e 

coberturas dos tecidos africanos nas religiões afro-brasileiras, busquei um diálogo com 

o conceito do objeto transicional, elaborado pelo pediatra e psicanalista inglês 

Winnicott. Este pedaço de coisa que suporta o bebê na transição de ausência materna 

e que passa a gerar sua consciência como coisa independente no mundo, 

metamorfoseou-se nos tecidos que compunham o meu berço na infância junto a 

tecidos usados por minha mãe e avó em procedimentos de pintura e autocuidado. A 

figura monstruosa que se instaura na fotografia cobre-se com objetos cotidianos e 

afetivos, abrindo fendas no tempo e na memória, numa espécie de ritual de passagem. 

Um corpo que é também "um grande ator utópico, quando se trata de máscaras, 

maquiagem e tatuagem […] que fazem desse corpo um fragmento de espaço 

imaginário […] em comunicação com poderes secretos e forças invisíveis” (Foucault, 

2013, p. 12). Uma criatura em apresentação, ainda que velada, como são as 

características penumbrais dos seres que constelam junto à criança mítica. 

 

Imaginar mundos dentro de mundos 

 As coisas significam outras coisas quando mudam de lugar, de pensamento, de 

intenção. Fazer muitas coisas com as mesmas coisas, ou fazer coisas diferentes com 

coisas repetidas, são processos inerentes à imaginação. No canteiro de obras, no 

quintal de casa, debaixo da mesa ou dentro do armário, a criança descobre as 

ferramentas para o brincar e o fantasiar que pelo adulto passam despercebidas. É com 

elas que “formam o seu próprio mundo de coisas, um pequeno mundo inserido no 

grande” (Benjamin, 2009, p. 104).  

Estes espaços fora de todos os espaços são lugares reais, efetivos e que 

abrigam o imaginário. São invenções de mundos outros quando o mundo não parece 

caber. Procedimento recorrente na produção de si da criança mítica com seu espelho 

que abre um espaço virtual atrás da superfície de vidro. Este pensamento encontra 

âncora no conceito de heterotopia, forjado por Foucault, na associação das palavras 



89 
 

gregas: topos, lugar, e hetero, outro ou diferente. Portanto um lugar-outro, lugar-

diferente — que são contra-localizações, e que apresentam utopias efetivamente 

realizáveis em locais reais, que podem ser encontrados dentro da cultura, 

representando-os, contestando-os e invertendo-os. São espécies de lugares que estão 

fora de todos os lugares, ainda que sejam localizáveis. 

 É em consonância com este conceito que podemos percorrer o trabalho La 

toison dór (1993), do artista francês Pierre Huyghe. Uma instauração de um tempo 

outro, contemporâneo, sobre o nome que é o de uma ordem medieval de 

representações de cabeças de animais e ainda o de um parque de diversões 

desativado na cidade de Lyon. Desse modo, o artista propõe uma ação em que um 

grupo de adolescentes vestindo cabeças de animais, a vagar por um parque, ao redor 

de um playground, interaja com transeuntes. Assim, relacionando conceitos da cidade, 

ele cria uma espécie de fábula contemporânea que sobrepõe tempos e memórias que 

alegam as peculiaridades das invenções. 

 

Pierre. Huyghe. La toison d’or. Dijon. 1993 

Disponível em:  http://www.arpla.fr/mu/formes02/2016/01/09/notions-dheterotopie-dans-
loeuvre-de-pierre-huyghe/ Acessado em: 25 de Junho de 2024 

 

 



90 
 

 
Pierre Huyghe. Streamside Day Follies. 2003 

Disponível em:  http://www.arpla.fr/mu/formes02/2016/01/09/notions-dheterotopie-dans-
loeuvre-de-pierre-huyghe/ Acessado em: 25 de Junho de 2024 

 

 Já em Streamside day follies (2003), após o reconhecimento de conceitos 

associados ao lugar, o artista desenrola uma narrativa fictícia. Streamside Knoll era 

uma cidade em construção no vale de Hudson — o mesmo vale que acolheu a escola 

de pintura de Hudson durante o século XIX, uma escola influenciada pelo romantismo 

e pela filosofia do sublime. Eles acreditavam que a natureza era uma manifestação da 

bondade divina e comparavam a paisagem americana com o paraíso terrestre. Desta 

forma, tanto a promessa publicitária da venda de uma cidade quintessencial, como o 

estilo das casas, como ainda a relação do lugar com a escola Hudson falaram-lhe numa 

perspectiva com a utopia. Desse modo, no festival comunitário realizado pelos novos 

habitantes desta aldeia em construção, comemorando seu ano número 1, as pessoas 

foram convidadas para passear pela cidade fantasiadas. Uma narrativa que coloca em 

prática o ideal pastoral iconográfico da escola do rio Hudson com os sonhos de uma 

cidade que se mostra como ideal, em uma ação que é atualizada por uma espécie de 

utopia que revitaliza a esperança do paraíso perdido. 

 

 

 



91 
 

Conclusões metaficcionais9 

 

 Nota-se a abertura de um terreno movediço e instável que levanta dúvidas 

sobre as identidades e, por conseguinte, acaba por questionar também quem as 

pensava fixas e imutáveis. Para além de pretender a instauração da ilusão sobre a 

verdade, abrem-se fendas que revelam a construção e o esqueleto das coisas. Ao 

evidenciar os processos de fabricação do real, as certezas ficam abaladas e pode-se 

então refletir sobre os processos de construção de tudo. De nós, do mundo, das coisas. 

Assim, questiona-se sobre a veracidade, afinal o que está aí, sabemos, foi sempre 

construído por determinados sujeitos ao longo da história. Essa hegemonia que detém 

o poder de dizer o que é o que não é verdade em detrimento das experiências e 

exclusões de outros que são lidos como diferentes.  

 

Ao revelar que a diferença é arbitrária e flutuante, que ela é mutável 
antes que essencial, o monstro ameaça destruir não apenas os 
membros individuais de uma sociedade, mas o próprio aparato 
cultural por meio do qual a individualidade é constituída e permitida 
(Cohen, 2000, p. 38). 
 

São estas criaturas desviadas que lançam perguntas de como o mundo é 

percebido e pedem reavaliações dos pressupostos culturais sobre raça, gênero, 

sexualidade, questionam a percepção da diferença e a tolerância relativa à sua 

expressão. Os monstros chegam para perguntar por que foram criados, afinal? São eles 

necessários para continuar a crer-se homem? Estas figuras não estão fora do domínio 

humano: encontram-se no seu limite.  
 

Se é verdade que o homem procura nos monstros, por contraste, 
uma imagem estável de si mesmo, não é menos certo que a 
monstruosidade atrai como uma espécie de ponto de fuga do seu 
devir-inumano: devir-animal, devir-vegetal ou mineral. Nele se 
confundem duas forças de vectores opostos: uma tendência à 
metamorfose e o horror, o pânico de se tornar outro (Gil, 2000, p. 
176). 
 

                                                            
9  Estas conclusões foram escritas a partir da leitura de "O gênero duplicado” (Bernardo, 2010, p. 81-94). 

 



92 
 

Qualquer coisa nesta criatura dissidente se confunde e bagunça a imaginação 

questionando se esta monstruosidade seria capaz de suscitar um autêntico devir-

outro, para além do próprio humano. Se o devir está sempre latente no humano, seja 

com menos evidência ou mais intensidade, e sendo ele a própria abertura à 

experimentação de todas as potências — afetivas, de pensamento, de expressão — 

reencontram-se aqui os sonhos mais antigos do devir-animal xamânico, ao mesmo 

tempo em que a angústia chega assombrando a ideia de corpo contemporâneo. Como 

se, ao abrir as fendas que cintilam os matizes de espaços outros nos espaços já 

instituídos, uma constelação de seres que orbitam a criança mítica soprasse com seus 

olhos, devolvendo para a humanidade a pergunta: o que é isso que eu sou? Deste 

modo, é possível pensar, olhar e sentir a coisa ficcional como mais possível, desejável e 

real que a coisa concreta. 

 

Referências bibliográficas 

AMARAL e SILVA, Eder. A cruzada das crianças: constelações da infância à penumbra. 

Rio de Janeiro: UERJ, 2016.  

BENJAMIN, Walter. Reflexões sobre a criança, o brinquedo e a educação. Tradução 

Marcus Vinizius Mazzari. São Paulo: Ed34: 2009. 

BERNARDO, Gustavo. O gênero duplicado. Revista Gragoatá, Niterói, n. 28, p. 81-94, 1. 

sem, 2010. Disponível em: https://periodicos.uff.br/gragoata/article/view/33094>. 

Acesso em: 16 mai. 2024. 

BOGOSSIAN, Gabriel; GRUNVALD, Vi; MENDEL, Paulo; STRONGER, Elvis; TREVISAN, 

João Silvério. Imprensa, ativismo e arte: Produções LGBTQI+ hoje e ontem. Programa 

público da 21ª Bienal VideoBrasil. 2019. Disponível em: 

https://site.videobrasil.org.br/festival/arquivo/festival/programa/2227349. Acesso 

em: 03 nov. 2024. 

COCCIA, Emanuele. Metamorfoses. desenhos de Luiz Zerbini. tradução Madeleine 

Deschamps e Victoria Mouawad. Rio de Janeiro: Dantes Editora: 2020. 

COHEN, Jeffrey Jerome. A cultura dos monstros: sete teses. In: SILVA, Tomaz Tadeu 

(org.). Pedagogia dos monstros: os prazeres e os perigos da confusão de fronteiras. 

Tradução Tomaz Tadeu da Silva. Belo Horizonte: Autêntica, 2000.  



93 
 

DELEUZE, Gilles; GUATARRI, Félix. Como criar para si um corpo sem órgãos. In: Mil 

platôs - capitalismo e esquizofrenia, vol.3. trad. Aurélia Guerra Neto. RJ: Ed.34, 1996. 

EDELMAN, LEE. O futuro é coisa de criança: teoria queer, desidentificação e a pulsão 

de morte. Periódicus, Salvador, n. 14, v.2, nov. 2020 - abr. 2021 – Revista de estudos 

indisciplinares em gêneros e sexualidades. Publicação periódica vinculada ao Núcleo de 

Pesquisa NuCuS, da Universidade Federal da Bahia – UFBA. Disponível em: 

<http://www.portalseer.ufba.br/index.php/revistaperiodicus>. Acesso em: 01 nov. 

2024. 

FAVERO, Sofia; MARACCI, João Gabriel. Crianças de futuro impuro. Revista Cult. Online. 

2021. Disponível em: <https://revistacult.uol.com.br/home/criancas-de-um-futuro-

impuro>. Acesso em: 01 nov. 2024. 

FOUCAULT, Michel. O corpo utópico, as heterotopias. tradução Salma Muchail. SP: n-1, 

2013. 

FOUCAULT, Michel. Os anormais. Tradução Eduardo Brandão. São Paulo: Martins 

Fontes, 2002.  

_________, Michel. Vigiar e punir. Tradução Raquel Ramalhete. Petrópolis: Vozes, 

1987. 

FREUD, Sigmund. O infamiliar e outros escritos; seguido de O Homem da Areia / E.T.A. 

Hoffmann. Tradução Ernani Chaves, Pedro Heliodoro [O homem da areia. Tradução 

Romero Freitas]. Belo Horizonte: Autêntica, 2019. 

GIL, José. Metafenomenologia da monstruosidade: o devir-monstro. In: SILVA, Tomaz 

Tadeu (org.). Pedagogia dos monstros: os prazeres e os perigos da confusão de 

fronteiras. Tradução Tomaz Tadeu da Silva. Belo Horizonte: Autêntica, 2000.  

HALBERSTAM, Jack. Trans: uma abordagem curta e curiosa sobre a variabilidade de 

gênero. Tradução Daniel Kveller e Rafael Leopoldo. Salvador: Devires, 2023. 

MARTIN, Nastassja. Escute as feras. Tradução Camila Vargas Boldrini e Daniel 

Lühmann. São Paulo: Ed.34, 2021. 

OLIVEIRA JUNIOR, Ribamar José; MARCONI, Dieison. A força do fracasso, o levante dos 

selvagens: uma entrevista com Jack Halberstam. Revista Eco-Pós, 26(01), p. 357–376. 

2023. Disponível em: <https://doi.org/10.29146/eco-ps.v26i01.28147>. Acesso em: 01 

nov. 2024. 



94 
 

ROMAN, Artur Roberto. O conceito de polifonia em Bakhtin - o trajeto polifónico de 

uma metáfora. Revista Letras, Curitiba, n.41-42, p.195-205, 1992-93. Disponível em: 

<https://revistas.ufpr.br/letras/article/viewFile/19126/12426#:~:text=POLIFONIA%20

NA%20LITERATURA&text=Segundo%20Bakhtin%2C%20é%20caracter%C3%ADstica%20

do,excepcional%20na%20estrutura%20da%20obra>. Acesso em: 25 jun. 2024. 

SCHÉRER, René. Infantis: Charles Fourier e a infância para além das crianças. Tradução 

Guilherme João de Freitas Teixeira. Belo Horizonte: Autêntica, 2009. 

SILVA, João Paulo de Lorena; PARAISO, Marlucy Alves. Monstros que assustam, atraem 

e fascinam: um mapa das linhas de constituição das infâncias queer. Revista Educação 

em Questão, Natal, v. 59, n. 62, out/dez 2021. Disponível em: 

<https://periodicos.ufrn.br/educacaoemquestao/article/view/26882>. Acesso em: 7 

mar. 2022. 

 

AUDIOVISUAL 

ALICE. Direção de Jan Svankmajer. Adaptação de Alice no país das maravilhas. 

Tchecoslováquia, Alemanha Ocidental, Suíça e Reino Unido. 1988. Disponível em: 

<https://www.youtube.com/watch?v=hYrIYNxeQs8>. Acesso em: 22 de Junho de 2024. 

SWEET Tooth. Desenvolvimento de Jim Mickle. Estados Unidos. Netflix. 2022. 

Temporada 3, episódio 2. Acesso em 16 de Junho de 2024.  

  



95 
 

Mulher, natureza e cultura: uma perspectiva ecofeminista 
decolonial 

 

Paloma Stratz Carvalho 
Especializanda no Instituto de Pesquisa em Psicanálise e 

Relações de Gênero (IPPERG) 
Porto Alegre, Brasil 

palomastratz@gmail.com 
 
 

Resumo 

O presente artigo retoma a problemática da associação entre Mulher e Natureza, 
complexificando os argumentos que justificaram tal elo. A corrente essencialista 
considera este vínculo natural, enquanto a corrente construtivista o vê como vínculo 
contingente e histórico-materialista. Ambas as correntes discorrem sobre o motivo 
que fez com que exclusivamente as mulheres, e não os homens, tenham sido 
vinculadas à natureza e colocadas em oposição à cultura, gerando desdobramentos e 
consequências psicossociais e políticas que reverberam até a atualidade. Neste estudo, 
analisamos o elo mulher-natureza a partir de uma perspectiva ecofeminista decolonial, 
baseada no referencial teórico de Vandana Shiva e Maria Mies, em contraponto à visão 
de natureza concebida pelo feminismo emancipatório de Simone de Beauvoir. Ao 
integrar a questão colonial à teoria ecofeminista, revela-se que saberes de populações 
interdependentes e interconectadas com a natureza foram destruídos e invisibilizados 
pela cultura patriarcal capitalista ocidentalizada, impondo o padrão científico 
eurocêntrico racionalista. O objetivo do presente estudo é evidenciar epistemes e 
perspectivas contra-hegemônicas, superando a suposta dicotomia excludente entre 
natureza e cultura, imanência e transcendência, feminino e masculino. O problema 
não está, como o artigo conclui, na associação da mulher (ou do homem) ao natural, e 
sim na irreal desvinculação do ser humano com a natureza. 

Palavras-chave: ecofeminismo, decolonialidade, mulher, natureza, gênero.  

 

Abstract 

The present article revisits the issue of the association between Woman and Nature, 
offering a more nuanced analysis of the arguments that have justified this link. The 
essentialist perspective regards this bond as natural, while the constructivist 
perspective sees it as contingent and historically materialist. Both explore the reasons 



96 
 

why women, and not men, have been exclusively tied to nature and placed in 
opposition to culture, a dynamic that has produced psychosocial and political 
ramifications persisting into the present. In this study, we examine the woman-nature 
link from a decolonial ecofeminist perspective, grounded in the theoretical 
frameworks of Vandana Shiva and Maria Mies, in contrast to the conception of nature 
conceived by the emancipatory feminism of Simone de Beauvoir. By integrating the 
colonial dimension into ecofeminist theory, it becomes evident that the knowledge 
systems of populations interdependent and interconnected with nature have been 
obliterated and rendered invisible by the patriarchal, capitalist, Westernized culture, 
which enforces a Eurocentric, rationalist scientific paradigm. The objective of this study 
is to bring to light counter-hegemonic epistemologies and perspectives, thus 
overcoming the supposed exclusive dichotomy between nature and culture, 
immanence and transcendence, feminine and masculine. As the article concludes, the 
problem does not lie in the association of woman (or man) with the natural, but rather 
in the artificial severance of humanity from nature. 
 
Keywords: ecofeminism, decoloniality, woman, nature, gender. 
 

  



97 
 

1. Introdução 

A crescente devastação dos bens naturais e a crise ambiental que assola o 

planeta afetam de forma desigual os seres humanos, uma vez que os desastres 

ambientais, a contaminação dos solos e dos alimentos, o lixo tóxico nuclear, a 

desapropriação de terras, a destruição de florestas que permitem o sustento comunal 

local, a falta de acesso à água, a fome e a pobreza atingem, principalmente, mulheres 

e crianças do Sul global, configurando, assim, uma questão socioambiental e de 

gênero. A partir desse entendimento, surgem, na década de 60, movimentos ativistas 

liderados por mulheres do mundo todo, em prol da preservação da natureza e de 

formas sustentáveis de vida, fomentando a consolidação da teoria feminista ecológica, 

mais tarde chamada de ecofeminismo: teorias e práxis que abordam as conexões das 

problemáticas ambientais e feministas. De acordo com a ativista ecofeminista indiana 

Vandana Shiva:  
 

O caminho apontado pelo ecofeminismo busca colocar em evidência 
as bases materiais do cuidado e a sustentabilidade da vida, e 
denunciar os elos do sistema de dominação capitalista: a 
invisibilização, a desvalorização, o menosprezo, a exploração, a 
desapropriação e a apropriação do saber, realizadas em sua maioria 
por mulheres – sem as quais a sobrevivência humana, a produção e a 
reprodução da cultura e da sociedade seriam impossíveis (Shiva, 
1988, p. 203). 

 

A acadêmica ecofeminista Daniela Rosendo (2012), ao analisar o robusto 

trabalho teórico da americana Karen Warren (2000), mostra que o ecofeminismo 

coloca em questão os pilares éticos, políticos, econômicos e culturais de dois 

fenômenos emergentes na modernidade: a crise ecológica promovida pelo capitalismo 

e o patriarcado, criticando a superexploração do ser humano sobre a natureza, e a 

dominação e relação desigual do homem sobre a mulher, compreendendo que ambos 

são parte de um mesmo fenômeno. Dessa forma, uma filosofia ecofeminista seria uma 

análise conceitual das opressões combatidas pelos movimentos ambientalista e 

feminista, feita não somente para descrever e apontar a realidade, mas para debater 

estratégias e soluções para a abolição de todas as formas de exploração. 



98 
 

No livro Ecofeminismo (2021), principal obra utilizada para a elaboração deste 

artigo, as autoras Vandana Shiva e Maria Mies apresentam argumentos e epistemes 

ecofeministas para demonstrar que a colonização e a subjugação das mulheres, de 

povos “estrangeiros”, de seus saberes, de suas terras e da natureza, foram legitimados 

através de ideais de “modernização”, “progresso” e “desenvolvimento”, que 

justificaram a destruição do mundo natural e a relação exploratória e opressora do 

homem branco contra os “outros” (mulheres, povos racializados, animais, natureza). 

Adicionando a problemática da situação das mulheres a essa perspectiva, Mies e Shiva 

(2021) questionam o entendimento de “emancipação”, amplamente aceito por 

diversas vertentes e teorias feministas, em que a total desconexão e desvinculação da 

mulher com a natureza e com o corpo natural seriam fundamentais para conquistar 

sua libertação das opressões patriarcais: 
 

O conceito de emancipação necessariamente implicava domínio 
sobre a natureza, incluindo a natureza humana e feminina, e, em 
última análise, essa relação de domínio foi responsável pela 
destruição ecológica que enfrentamos agora. Como, então, as 
mulheres poderiam esperar alcançar sua própria “emancipação” e a 
da natureza por meio da mesma lógica? (Mies; Shiva, 2021, p. 57). 

 

Tal debate sobre a condição feminina e seu vínculo intrínseco com natureza, 

ou, antagonicamente, o seu lugar legítimo na cultura (que só poderia ser obtido pela 

negação do natural), amplamente intensificado após a publicação de O Segundo Sexo, 

de Simone de Beauvoir, será retomado a seguir, para que, então, possamos trazer uma 

perspectiva ecofeminista decolonial para a questão.  

 

2. Elo mulher-natureza 

 

De acordo com a antropóloga espanhola Yayo Herrero (2013), o elo mulher-

natureza se desdobra em duas correntes distintas: a essencialista ou naturalista, que 

coloca a defesa da natureza como inerente às questões de gênero pela associação 

natural e biológica da mulher com a natureza; e a construtivista, contingente ou 

histórico-materialista, em que a “relação mulheres-natureza se sustenta na construção 



99 
 

social que passa pela atribuição de papéis que dão origem à divisão sexual do 

trabalho” (Herrero, 2013, p. 281). Ambas as correntes discorrem sobre o motivo que 

fez com que exclusivamente as mulheres, e não os homens, tenham sido vinculadas à 

natureza e colocadas em oposição à cultura, que, por sua vez, foi associada ao gênero 

masculino, gerando desdobramentos e consequências sociais e políticas que 

reverberam até a atualidade. 

Uma das principais vozes da corrente construtivista, a filósofa existencialista 

Simone de Beauvoir (2014), elabora uma análise do que é uma mulher, desenvolvida 

de forma comprovável empiricamente ao longo dos dois volumes do livro O Segundo 

Sexo, que resultou na principal ideia da autora, expressa através da célebre frase “não 

se nasce mulher: torna-se mulher”, ou seja, de que a identidade de gênero feminina 

(ou masculina) não é inata, e sim uma construção social e cultural. Beauvoir (2014) 

aponta para aspectos que são expressamente sustentados e culturalmente 

relacionados ao elo mulher-natureza: 

 

O homem procura na mulher o Outro como Natureza e como seu 
semelhante. Mas conhecemos os sentimentos ambivalentes que a 
Natureza inspira ao homem. Ele a explora, mas ela o esmaga, ele 
nasce dela e morre nela; é a fonte de seu ser e o reino que ele 
submete à sua vontade. [...] Ora aliada, ora inimiga, apresenta-se 
como o caos tenebroso de onde brota a vida, como essa vida, e como 
o além para o qual tende: a mulher resume a natureza como Mãe, 
Esposa e Ideia (Beauvoir, 2014, p. 16). 

 

Shiva e Mies (2021) concordam que a associação entre mulher e natureza 

refletiu de forma definitiva nos rumos históricos e sociais da posição feminina no 

patriarcado, fazendo com que as mulheres fossem oprimidas e exploradas pelo 

homem. Uma vez que as mulheres foram percebidas como “natureza” e tiveram o 

funcionamento de seus corpos comparados aos de outros mamíferos, criando-se uma 

forte conexão com o natural e o instintivo, consequentemente, por oposição, elas 

foram vistas como desprovidas da capacidade de habitar o patamar da cultura, da 

política e de realizar abstrações racionais. 



100 
 

Embasando-se na importante contribuição teórica da ecofeminista Carolyn 

Merchant (2001), Shiva e Mies (2021) apontam relevantes conexões advindas do elo 

entre mulher e natureza, como a destruição simultânea da natureza e de corpos 

femininos durante a colonização e a Inquisição. A aniquilação das bruxas (erveiras, 

parteiras, curandeiras, que tinham conhecimento e intimidade com a natureza) 

possibilitou a ascensão da ciência moderna racional e empírica, bem como a 

consolidação do ideal de mulher dócil e domesticada. De acordo com as autoras, 

apenas após as bruxas, as “mulheres más”, terem sido queimadas, torna-se possível a 

construção do ideal de “mulher boa”, que deve ser protegida por sua fragilidade e 

doçura, e que ganha sua máxima valoração na figura romantizada da mãe, aquela que 

tem uma capacidade ímpar de cuidar, de sentir, de se doar, de amar: 
 

Essa imagem da mulher foi construída como a contraimagem ao novo 
homem racional moderno que precisava competir com outros 
homens no mundo da economia e da política, que se tornou a base 
da riqueza moderna. Essa mulher caracterizada pelos sentimentos, 
subserviente e romantizada, tornou-se a figura central do idílio 
doméstico, idílio que forneceu o local social para o qual o novo 
homem poderia se retirar, para relaxar e restaurar sua humanidade 
depois da competição assassina por mais lucro, riqueza e progresso 
(Mies; Shiva, 2021, p. 253). 

 

Na sociedade patriarcal capitalista, em que se estabelece uma hierarquia 

dicotômica entre cultura-natureza, transcendência-imanência, razão-emoção, ainda se 

faz uma leitura cultural da biologia, usando a possível ligação da mulher com a 

natureza para inferiorizá-la e sobrecarregá-la com a maternidade e com as demandas 

de cuidado. A acadêmica ecofeminista Tânia Kuhnen (2023), ao refletir sobre os 

desdobramentos trazidos pela Ética do Cuidado, formulada pela psicóloga Carol 

Gilligan (2021), mostra que o cuidado é tido como uma responsabilidade 

exclusivamente feminina e nas famílias nucleares modernas o cuidado é um dever 

solitário. Evidencia-se, portanto, a opressão e exploração de gênero uma vez que as 

mulheres se sobrecarregam e não são remuneradas, ou ganham salários irrisórios 

quando se dedicam às profissões de cuidado (em uma sociedade capitalista onde as 

relações de poder se intensificam com a distribuição desigual de tempo e de 

remuneração financeira) e os homens, por sua vez, “sentem-se livres para realizar seus 



101 
 

planos de vida individualizados, sem assumir essas responsabilidades” (Kuhnen, 2023, 

p. 29).  

Para algumas vertentes teóricas feministas, as demandas da maternidade e do 

cuidado são, portanto, tidas como os principais impeditivos na luta pela emancipação 

das mulheres dentro da lógica do patriarcado. Simone de Beauvoir (2014) faz, 

entretanto, uma diferenciação entre a situação da mulher e seu destino. A situação 

atual de submissão feminina, sustentada pela leitura enviesada de seu corpo-fêmea, 

faz com que a mulher seja privada de sua individualidade em prol dos interesses da 

espécie, sendo a maternidade um fardo. Porém, a biologia não explica nem define um 

destino feminino essencial, como tenta construir a cultura patriarcal:  
 

Esses dados biológicos são de extrema importância: desempenham 
na história da mulher um papel de primeiro plano, são um elemento 
essencial de sua situação. [...] Mas o que recusamos é a ideia de que 
constituem um destino imutável para ela. Não bastam para definir 
uma hierarquia dos sexos; não explicam por que a mulher é o Outro; 
não a condenam a conservar para sempre essa condição subordinada 
(Beauvoir, 2014, p. 60). 

  

Simone de Beauvoir (2014) afirma que o corpo é o nosso instrumento de 

domínio do mundo e que ele “se apresenta de modo inteiramente diferente segundo 

seja apreendido de uma maneira ou de outra” (Beauvoir, 2014, p. 60). Assim, seria 

possível que, sem romantizar a maternidade, nem cair em um essencialismo do 

destino da mulher por seu corpo-fêmea, um outro olhar do ser mulher, da relação com 

seu corpo e com a natureza, possa elucidar novas possibilidades que fogem da lógica 

patriarcal em que vivemos? O ecofeminismo acredita que sim, que é possível 

pensarmos outras formas éticas e equânimes de perceber e vivenciar a interconexão 

entre a humanidade, a natureza e aquilo considerado como imanência.  

Acusadas de adotar uma postura essencialista, Mies e Shiva (2021) rebatem tal 

crítica argumentando que o problema não está na associação da mulher (ou do 

homem) ao natural, e sim na irreal desvinculação do ser humano com a natureza, bem 

como na adoção do padrão científico hegemônico dualista e racionalista como única 

premissa válida: 
 



102 
 

Essa controvérsia entre visões “essencialistas” e visões histórico-
materialistas-marxistas sobre as mulheres e a natureza é, na minha 
opinião, uma continuação do mesmo paradigma dualista de 
pensamento que criticamos neste livro. A interpretação marxista ou 
“materialista”, ou – como diz o jargão hoje – a construção da 
natureza e das mulheres, não é, em nossa opinião, “materialista” o 
suficiente, no sentido de que a realidade do nosso globo finito, do 
nosso corpo orgânico feminino finito e do corpo orgânico finito de 
outros animais é idealisticamente transcendido. A condição feminina 
é e sempre foi uma relação humana com nosso corpo orgânico. 
Somente sob o patriarcado capitalista a divisão entre o espírito e a 
matéria, o natural e o social, levam à total desvalorização do 
chamado natural (Mies; Shiva, 2021, p. 270). 

 

Seguindo essa lógica, Mies e Shiva (2021) mostram que, na cultura e ciência 

hegemônicas, tudo é hierarquizado, de maneira que aquilo que foi definido como 

“natureza” (mulheres, povos colonizados, saberes originários, os animais, a Terra e 

seus recursos naturais) foi inferiorizado, explorado e oprimido. Para questionar esse 

fato, é necessário, portanto, que lancemos mão de outras epistemes e olhares, contra-

hegemônicos e contracoloniais, como faremos a seguir. 

 

3. Questão colonial e crítica ao pensamento hegemônico 

 

A questão colonial é um ponto fundamental e relevante a ser considerado 

dentro de um olhar crítico à ciência moderna e ao pensamento hegemônico. A 

colonização não tirou apenas a vida e as terras de povos ameríndios e africanos, mas 

fez com que os conhecimentos ancestrais xamânicos, a interdependência e respeito 

com a natureza, as relações sociais comunitárias, a agricultura de subsistência e as 

cosmopercepções matrifocais fossem aniquiladas ou invisibilizadas, possibilitando a 

imposição das estruturas de poder modernas, patriarcais e capitalistas.  

Dado este fato, foram elaboradas várias análises acerca dos desdobramentos e 

consequências de tais apagamentos, consolidando um robusto número de autores que 

adotam uma perspectiva decolonial: o sociólogo português Boaventura de Sousa 

Santos (1995) cunhou o termo epistemicídio, alegando que este “foi muito mais vasto 



103 
 

que o genocídio porque ocorreu sempre que se pretendeu subalternizar, subordinar, 

marginalizar, ou ilegalizar práticas e grupos sociais que podiam ameaçar a expansão 

capitalista” (Santos, 1995, p. 328). O sociólogo porto-riquenho Ramón Grosfoguel 

(2016) corrobora com o argumento que ao genocídio dos povos ameríndios, africanos 

e das mulheres mortas pela Inquisição somou-se um epistemicídio uma vez que o 

conhecimento, que era passado de geração em geração por meio da tradição oral, foi 

destruído junto com os corpos que o conheciam. A filósofa brasileira Sueli Carneiro 

(2023) aprofunda a questão do epistemicídio em sua tese de doutorado, defendendo 

que a premissa sexista e racista da superioridade europeia transforma todos que não 

são o “eu” (o homem branco europeu) em “outro”.  Para a autora, o paradigma 

hegemônico conduz ao epistemicídio ao destruir ou desqualificar a cultura de povos 

dominados.   

Na medida em que formas de conhecimento diversas do padrão ocidental 

moderno são tidas como primitivas e subdesenvolvidas, há a “dominação étnica e 

racial pela negação da legitimidade do conhecimento produzido pelos grupos 

dominados e, consequentemente, de seus membros, que passam a ser ignorados 

como sujeitos de conhecimento” (Carneiro, 2023, p. 87). Ao destruir, desqualificar e 

negar que o “outro” seja visto como igual, é reforçada a naturalização e 

hegemonização de uma única forma de enxergar, vivenciar e contar o mundo, “ou seja, 

o Ser constrói o Não-ser, subtraindo-lhe aquele conjunto de características definidoras 

do Ser Pleno: autocontrole, cultura, desenvolvimento, progresso e civilização” 

(Carneiro, 2023, p. 91). De acordo com o sociólogo peruano Aníbal Quijano (2005), o 

racismo atua como aspecto estruturante da lógica moderna e colonial, configurando 

uma colonialidade de poder em que corpos racialmente fora do padrão supremacista 

branco são subalternizados, além de uma colonialidade de saber uma vez que a 

produção e a disseminação de conhecimentos tidos como válidos consideram apenas a 

lógica e a cultura eurocêntrica.   

Cientes dessas análises e estudos decoloniais e dos desdobramentos históricos, 

sociais e culturais causados pela colonização, Maria Mies e Vandana Shiva (2021) 

adicionam o olhar ecofeminista à problemática, mostrando que as dicotomias razão-

emoção e, principalmente, cultura-natureza foram fundamentais para o 



104 
 

estabelecimento da sociedade moderna ocidentalizada, patriarcal e capitalista na 

medida em que se estabeleceu que a emancipação da natureza e a independência de 

processos naturais e subjetivos seria a única possibilidade de liberdade e felicidade do 

ser humano.  

Sob uma perspectiva decolonial, fica evidente que a ciência moderna e 

eurocentrada é colonial porque esta impõe uma base epistêmica determinada como a 

única possível, servindo, assim, como um dos eixos para a dominação colonial: o eixo 

da dominação epistêmica. Uma abordagem decolonial não se trata, porém, da negação 

dos avanços e acúmulo científicos, adotando uma postura negacionista e retrógrada. 

Muito pelo contrário, se trata, antes, de observar o papel epistemicida que têm a 

imposição e validação de uma base única de conhecimento. Este fato se confirma 

quando notamos que o desenvolvimento da ciência e tecnologia branca hegemônica 

se deu no contexto da Inquisição e da colonização, assumindo, portanto, uma postura 

de não neutralidade em relação a gênero, raça e cosmovisões diversas, vendo o 

“outro” como objeto que pode ser subordinado e explorado: 

 

Há um paralelo entre a dissecção e invasão da natureza e a tortura de 
mulheres no massacre das bruxas. Ambos os tipos de violência são 
intrínsecos ao método da ciência e da tecnologia modernas. Francis 
Bacon, fundador do método científico moderno, via a natureza como 
uma bruxa cujos segredos tinham de ser arrancados à força. [...] 
Força e violência constituem a base invisível sobre a qual a ciência 
moderna foi construída. Daí a violência contra as mulheres no 
massacre das bruxas, e a violência contra a natureza que era vista 
como uma mulher. Todo esse processo de desenvolvimento de 
“dispositivos mecânicos” e da ciência moderna, contudo, não teria 
sido possível sem aplicar os mesmos princípios de subordinação 
violenta e exploração contra as colônias e suas populações. Assim 
como as mulheres e a natureza na Europa, as pessoas na América, na 
Ásia e na África foram tratadas como “selvagens”. Sem a riqueza 
saqueada das colônias, nem o capitalismo nem a ciência europeia 
moderna teriam prosperado entre os séculos XVI e XIX (Mies; Shiva, 
2021, p. 294). 

 

A teórica feminista italiana Silvia Federici (2019) corrobora com a tese de 

Carolyn Merchant (2001) de que a ciência moderna e o método científico almejaram o 

domínio da natureza, decretando sua morte ao confiná-la dentro dos laboratórios. A 



105 
 

caça às bruxas teve, portanto, forte ligação com a escravização de povos africanos e 

com a colonização de povos ameríndios, contribuindo com o financiamento da 

Inquisição - promovido pelos recursos proveniente das colônias -, na construção de 

novos meios de mão de obra e de acumulação primitiva que concretizaram o 

estabelecimento do capitalismo, e, principalmente, na legitimação do argumento de 

que práticas culturais, religiosas e sociais consideradas primitivas, inferiores e hereges, 

ligadas à natureza em oposição ao racional civilizatório, deveriam ser combatidas e 

que seus praticantes, tendo pacto com o demônio ou sendo seres inferiores 

animalescos e até “sem alma”, poderiam ser torturados, mortos, queimados, 

escravizados ou, na melhor das hipóteses, “salvos” através da catequização e da 

imposição da cultura europeia, sendo, na verdade, oprimidos e subalternizados. É 

também nesse sentido que Grosfoguel (2016) afirma que, não por acaso, o surgimento 

de pensadores como Descartes e Kant seja contemporâneo à caça às bruxas e à 

colonização. Para o sociólogo, fica evidente que quando “Descartes escreveu ‘penso, 

logo existo’, em Amsterdã, no ‘senso comum’ de seu tempo, o ‘Eu’ não poderia ser um 

africano, um indígena, um muçulmano, um judeu ou uma mulher (ocidental ou não 

ocidental)” (Grosfoguel, 2016, p. 18).   

A prova desta influência colonialista e androcêntrica moderna na produção do 

pensamento pode ser encontrada na Ética como teoria filosófica, como mostra a 

acadêmica ecofeminista Príscila Carvalho (2023a) ao afirmar que desde os primórdios 

da tradição canônica de produção de pensamento e conhecimento das culturas 

ocidentais houve a preocupação em se tentar alcançar premissas universalizantes, 

pautadas em uma suposta neutralidade e objetividade lógico-racional que, na verdade, 

“ao considerar ‘todo’ aquilo que é ‘parte’, formam uma epistemologia androcêntrica, 

masculinista, nortecêntrica e racista” (Carvalho, 2023a, p. 173). Nesse contexto, é 

urgente e de extrema importância a valorização de culturas e saberes que usam outras 

epistemologias e premissas, trazendo um olhar crítico aos cânones nortecêntricos e 

androcêntricos estabelecidos. Para Carvalho (2023b, p. 19), “é necessário 

desconstruirmos o racismo estrutural e a colonialidade patriarcal”, que são 

perpetuados por costume, negligência ou conveniência dos poucos beneficiários 

dessas estruturas, tornando possível que, principalmente, as mulheres e pessoas 



106 
 

racializadas possam resgatar práticas e saberes dos quais foram espoliadas e alienadas 

(Carvalho, 2023b, p. 19). 

Para a teórica chicana Glória Anzaldúa (2015), as epistemologias e filosofias de 

povos não ocidentalizados trazem uma fonte vital de sabedoria decolonial para o 

presente e o futuro de nossa humanidade, oferecendo alternativas ao pensamento 

cartesiano binário nortecêntrico que tem nos prendido no status quo. Através de 

ensinamentos alquímicos e xamânicos de tradições ancestrais, é possível criar um novo 

e mais eficaz método de pensar o mundo e melhorar as condições humanas, 

questionando as realidades consensuais e desenvolvendo novas perspectivas, como 

ideias, teorias, ações e crenças. 

Uma abordagem ecofeminista decolonial é, portanto, relevante para a 

contemporaneidade por criticar a razão androcêntrica, etnocêntrica e dicotômica do 

pensamento hegemônico, que estrutura o mundo em pares opostos e hierarquiza 

valores como bom-mau, civilizado-selvagem, razão-emoção, cultura-natureza, 

formulando, dessa forma, uma ideologia de poder e de domínio que legitimou a 

escravização e colonização de povos nativos, a submissão e exploração da mulher, a 

destruição da natureza e a expropriação de terras dos países do Terceiro Mundo para 

beneficiar as elites do Norte, além de fomentar o epistemicídio de saberes ancestrais 

de respeito e interdependência entre seres humanos e a natureza. Assim, teorias e 

práxis feministas contra-hegemônicas, como as vertentes decoloniais e ecofeministas, 

são fundamentais por apontarem, cada uma de sua maneira, a importância de 

considerarmos outros tipos de pressupostos, referenciais, epistemes, saberes e 

culturas nos debates pela equidade e democracia sociais, de gênero, de raça e de 

espécies.  

 

4. “Emancipação” feminina? 

Como demonstrado no tópico anterior, a divisão e oposição entre natureza e 

cultura foi um dos pressupostos centrais na busca pelo progresso e emancipação do 

Homem Branco, desde o Iluminismo, consolidando o pensamento ocidental 

hegemônico. Cientes desse fato, Mies e Shiva (2021) mostram como os movimentos 

feministas brancos e nortecêntricos corroboraram, desde sua origem, com tais 



107 
 

argumentos iluministas ao defenderem que a principal via de emancipação feminina 

seria uma convergência em relação aos homens, com o entendimento de que as 

mulheres “deviam superar dentro de si mesmas o que havia sido definido como 

‘natureza’, porque, nesse discurso, as mulheres foram colocadas em par com a 

natureza, enquanto os homens foram vistos como os representantes da cultura” 

(Mies; Shiva, 2021, p. 138). A solução vista por parte do movimento teórico e social 

feminista para lutar pelo fim da submissão feminina foi, portanto, se afastar e negar 

aquilo que era usado como argumento para o encarceramento das mulheres no 

patriarcado: seu corpo e seu vínculo com o natural. Assim, a natureza, e 

principalmente a potência geradora do corpo feminino, foi “identificada como um dos 

maiores obstáculos à emancipação das mulheres” (Mies; Shiva, 2021, p. 243). Mies e 

Shiva (2021) criticam a ideia de negação e desvinculação da mulher com o corpo e com 

o natural como única solução contra as opressões patriarcais, posição defendida, 

principalmente, pela corrente do feminismo radical, corrente derivada de uma 

interpretação parcial e, de certa forma equivocada, das análises de Simone de 

Beauvoir, uma vez que Beauvoir afirma expressamente que não é propriamente a 

natureza o problema, mas sim a interpretação cultural e enviesada do sexo feminino, 

da condição de “fêmea”, que, na cultura masculinista, é inferior a de macho.  

Mies e Shiva (2021) denunciam as consequências controversas que o 

movimento feminista de desconexão do corpo e da natureza causou: ao olharem para 

a fertilidade e para o corpo natural como doenças a serem curadas, as mulheres 

acabaram entregando seus poderes de geração de vida nas mãos de inovações 

tecnológicas e tratamentos médicos, fazendo com que, seguindo a lógica dessa 

perspectiva, “a libertação das mulheres emerja do útero artificial, a racionalização final 

do comportamento reprodutivo” (Mies; Shiva, 2021, p. 309). A total negação de seu 

corpo transforma as mulheres em passivas, substituindo seu conhecimento orgânico e 

ancestral por conhecimentos mediados por médicos, cientistas e máquinas e, 

consequentemente, pelo controle do Estado. Assim, a tentativa de emancipação 

feminina em relação à sua “fertilidade selvagem” e ao “natural” pode gerar, na 

realidade, maior alienação, objetificação e subordinação ao paradigma patriarcal: 
 



108 
 

A maternidade, a capacidade das mulheres de gerar filhos, é 
transformada de um processo criativo, no qual a mulher cooperou 
com seu corpo como ser humano ativo, para um processo de 
produção industrial. Nesse processo, não apenas a simbiose entre 
mãe e filho é interrompida, mas todo o processo é racionalizado, 
objetivado, planejado e controlado por especialistas médicos. Mais 
do que nunca, a mulher é objetificada e se torna passiva. Sob o 
patriarcado, ela sempre foi um objeto dos sujeitos masculinos, mas 
nas novas tecnologias reprodutivas ela não é mais um objeto inteiro, 
senão uma série de objetos que podem ser isolados, examinados, 
recombinados, vendidos, contratados ou simplesmente descartados, 
como óvulos que não são usados para experimentação ou 
fertilização. Isso significa que a integridade da mulher como pessoa 
humana, como indivíduo, como ser integral e indivisível, é destruída 
(Mies; Shiva, 2021, p. 306). 

 

Questionando alguns conceitos-chave do movimento feminista branco do norte 

global como “emancipação”, “autodeterminação” e “capacidade de transcendência”, 

Mies e Shiva (2021) dedicam em seu livro um subcapítulo, intitulado A herança 

Iluminista de Simone de Beauvoir, evidenciando como a tentativa de desconexão da 

mulher com seu corpo, com a natureza e com a imanência não foram suficientes para 

trazer equidade de gênero e o fim das opressões patriarcais, pelo menos não para a 

maioria das mulheres. 

A teoria de Simone de Beauvoir deu voz à mulher para reivindicar uma 

equiparação à “transcendência” masculina, alcançando a autodeterminação de agir 

conforme suas vontades, podendo escolher focar seu tempo em práticas políticas, 

culturais e sociais, em sua carreira, em vez de estar presa à imanência de parir, cuidar 

dos filhos e da casa. Sem o movimento analítico de Beauvoir, os pressupostos 

contemporâneos que Shiva e Mies utilizam, bem como a postura militante e 

acadêmica que ocupam, não seriam possíveis. Era preciso, portanto, no momento 

histórico vivenciado por Beauvoir, exortar as mulheres a ocuparem o espaço público. 

Reconhecendo a importância da teoria de Beauvoir para o movimento feminista como 

um todo, o problema de sua fala estaria, para Mies e Shiva (2021), na premissa 

Iluminista de precisar se afastar e negar o natural, o corpo físico, o “selvagem”, a 

natureza, para que seja possível um “progresso racional”, recorrendo, desta forma, ao 



109 
 

pensamento eurocêntrico colonial hierárquico, binário e opositor, enfatizando uma 

suposta dicotomia excludente entre natureza e cultura, imanência e transcendência: 
 

Nós, como mulheres, precisamos, de acordo com Beauvoir, enfrentar 
os problemas do conflito entre nosso ser consciente como indivíduo 
autônomo e nosso ser físico, nosso corpo feminino. Mesmo que 
concordemos com Beauvoir de que foi obra dos homens trancar as 
mulheres na imanência (na vida, no cotidiano, na cozinha, nos meros 
ciclos de vida, biologia), precisamos nos perguntar como a 
autodeterminação pode ser possível dentro dessa estrutura (Mies; 
Shiva, 2021, p. 362). 

 

 A Mulher, descrita a partir da realidade e do ponto de vista de Beauvoir, ou 

seja, uma mulher branca de classe média-alta, nascida no norte global, parece não 

perceber que, vivenciando a realidade imposta pela sociedade capitalista, estruturada 

na lógica racista e colonial, a possibilidade de conquistar sua autodeterminação é 

obtida, na maioria das vezes, pela sujeição de outras mulheres, mulheres racializadas e 

de classe social vulnerável. Numa cultura em que se pensa na realização individual 

acima da coletiva, o trabalho de diversas pessoas, como faxineiras, cozinheiras, 

copeiras, empregadas domésticas, babás, lixeiros etc., continua não sendo valorizado, 

apesar da sua importância para que as cidades e os lares nucleares funcionem 

harmoniosamente, permitindo que o “indivíduo autodeterminado” tenha liberdade 

para cumprir suas metas pessoais. Quantas mulheres continuam realizando o trabalho 

imanente da vida cotidiana em condições precárias, com salários que quase não 

possibilitam sua existência de forma digna, para que uma mulher da elite possa 

realizar seus objetivos? Seguindo o mesmo raciocínio, para que as mulheres do norte 

possam comprar suas roupas, sapatos e celulares adquiridos com o dinheiro advindo 

de suas carreiras “autodeterminadas e transcendentes”, quantas pessoas do Sul global 

precisam trabalhar em situações análogas à escravidão para baratear o custo destes 

produtos? Quanta sujeição e destruição da natureza e do meio ambiente é necessária 

para a obtenção da matéria-prima que permite a confecção em larga escala de tais 

bens? Assim, Mies e Shiva (2021) demonstram que se aplicarmos tal premissa de 

autodeterminação em função da sujeição de outros, estaremos sempre condenados a 

perpetuar padrões de opressão: 

 



110 
 

Embora afirme claramente que a autodeterminação masculina se 
baseia na sujeição e determinação-por-outrem das mulheres e da 
natureza, Beauvoir espera alcançar a autodeterminação feminina 
seguindo exatamente a mesma lógica, que precisa significar, no 
entanto, a sujeição de algum outro Outro. Pois, de acordo com esse 
paradigma, sem objeto não há sujeito, sem imanência não há 
transcendência, sem escravidão não há liberdade. Quem então é o 
Outro para as mulheres? Essa é a pergunta de Beauvoir (Mies; Shiva, 
2021, p. 363). 

 

Segundo Mies e Shiva (2021), o fator fundamental elencado por Beauvoir como 

impeditivo da “emancipação” das mulheres, o principal “outro” que deve ser sujeitado 

para a autodeterminação feminina é seu corpo imanente, sua fertilidade “selvagem”. 

Assim, seguindo esta lógica Iluminista, as mulheres começam a ver seus próprios 

corpos como “algo separado do eu, ou até mesmo como seu inimigo” (Mies; Shiva, 

2021, p. 360). Com a desconexão total de seus corpos físicos, as mulheres sentem que 

estão se afastando da imanência, quando estão, na verdade, se alienando e confiando 

cegamente sua saúde física e reprodutiva aos médicos e cientistas, além de causar 

danos a elas próprias ao usar, por exemplo, anticoncepcionais hormonais 

indiscriminadamente por toda a vida, sem se atentar aos efeitos colaterais, muitas 

vezes fatais, destes medicamentos. Assim, é promovida uma “ilusão de 

autodeterminação e liberdade de escolha, com a permissão de optar por pílulas rosas, 

verdes ou douradas” (Mies; Shiva, 2021, p. 365)10. Uma vez que o afastamento em 

relação ao corpo e à imanência não foi suficiente para a “emancipação” da maioria das 

mulheres das opressões capitalistas e patriarcais, é preciso, de acordo com Mies e 

Shiva (2021) lançar mão de uma visão ecofeminista, trazendo um olhar mais amplo 

para as questões sexuais e reprodutivas: 
 

Uma perspectiva ecofeminista, no entanto, é não olhar para a 
reprodução isoladamente, mas vê-la à luz das relações humanas 
entre homens e mulheres, da divisão sexual do trabalho, das relações 
sexuais e da situação econômica, política e social de modo geral – 
todas, no momento, são influenciadas pela ideologia e pela prática 

                                                            
10 É importante não negligenciar, entretanto, a experiência de muitas mulheres, com e sem útero, que 
se beneficiam das terapias hormonais, fundamentais para a qualidade de vida destas mulheres. Da 
mesma forma, não se pretende impor a valorização do corpo e da fertilidade como condição 
determinante para uma vivência feminina consciente. Estas escolhas também se referem à autonomia e 
à vivência singular de cada mulher e não podem ser lidas de forma genérica e taxativa como “alienação 
feminina”. 



111 
 

patriarcal e capitalista. Assim, uma exigência primária é que as 
mulheres recuperem mais autonomia no que diz respeito à sua 
sexualidade e às suas capacidades de procriação. Isso implica, 
primeiro, que as mulheres comecem a superar a alienação em 
relação ao próprio corpo e aprender a ser um só ente com ele (Mies; 
Shiva, 2021, p. 458). 

 

5. Perspectiva ecofeminista decolonial: interdependência, interconexão, 

sagrado, cuidado 

 

Ao se considerar outras cosmopercepções e saberes, como de povos originários 

do Sul global, ganham força e relevância conceitos de interdependência, preservação, 

cuidado, interconexão, sagrado, subsistência, conceitos esses que se opõem aos ideais 

ocidentais hegemônicos de independência, autonomia, crescimento e progresso. 

Rejeitando que a felicidade do ser humano dependa de um processo contínuo de 

emancipação da natureza e da dominância da razão e da racionalidade, Mies e Shiva 

(2021) defendem o caminho ecofeminista de respeito, preservação, cuidado e 

cooperação: 
 

Uma perspectiva ecofeminista propõe a necessidade de uma nova 
cosmologia e uma nova antropologia que reconheça que a vida na 
natureza (que inclui os seres humanos) é mantida por meio da 
cooperação, do cuidado mútuo e do amor. Só assim seremos capazes 
de respeitar e preservar a diversidade de todas as formas de vida, 
incluindo suas expressões culturais, como verdadeiras fontes de 
nosso bem-estar e nossa felicidade (Mies; Shiva, 2021, p. 56). 

 

De acordo com as autoras, mesmo que possa haver o conhecimento científico, 

ainda somos uma parte inseparável da natureza. Não podemos negar a finitude dos 

recursos do nosso planeta, os ciclos naturais de vida e morte, o fato de que nascemos 

das mulheres e de que um dia morreremos.  Nossa realidade, nossa existência terrena 

e imanente não nos possibilita, portanto, “transcender o reino da necessidade”, mas, 

sim, nos possibilita desenvolver uma perspectiva de uma “boa vida dentro dos limites 

da necessidade, da natureza” (Mies; Shiva, 2021, p. 58).   



112 
 

Para Mies e Shiva (2021), a biodiversidade é a riqueza viva do planeta, é a base 

da vida, um bem comum que não deve ser expropriado por patentes e propriedades 

privadas de grandes corporações. É urgente, portanto, resgatarmos e valorizarmos a 

perspectiva de subsistência, praticada por diversas populações do Sul global. A 

perspectiva de subsistência não se baseia em um modelo orientado para o 

crescimento, consumismo e industrialismo, nem no entendimento de que a Terra é 

apenas matéria-prima a ser explorada, trazendo, assim, importantes reflexões e 

oposições à sociedade capitalista: 

 
 

Chamamos essa visão de perspectiva de subsistência, porque 
“transcender” a natureza não pode mais ser justificado; em lugar 
disso, o potencial de subsistência da natureza em todas as suas 
dimensões e manifestações deve ser nutrido e conservado. A 
liberdade dentro do reino da necessidade pode ser universalizada 
para todos; a liberdade da necessidade só pode estar disponível para 
alguns (Mies; Shiva, 2021, p. 58). 

 

Assim, o valor econômico nas sociedades de subsistência não envolve apenas 

dinheiro ou preço do mercado, e sim “uma medida de como a vida na Terra e a vida 

humana são protegidas” (Mies; Shiva, 2021, p. 26). Esses valores são de grande 

importância se quisermos propor o fim da opressão e submissão de seres humanos e 

demais animais, além de combater a destruição atual do nosso planeta, pois “a vida na 

Terra pode ser preservada apenas se as pessoas começarem a considerar de novo 

todas as formas de vida como sagradas e respeitá-las como tal” (Mies; Shiva, 2021, p. 

71). 

Nessa perspectiva, Mies e Shiva (2021) alegam que, para muitas mulheres do 

Sul global, fazer uma separação entre o espiritual e o material não só não é desejado, 

como não é possível. Essas mulheres lutam pela manutenção e conservação da 

natureza, que é sua base de sobrevivência, mas também a respeitam e a celebram 

como entidade maior que proporciona a vida. Assim, “o termo Mãe Terra não precisa 

ser colocado entre aspas para elas, porque consideram a Terra um ser vivo que 

garante sua própria sobrevivência e a de todos os seus semelhantes” (Mies; Shiva, 

2021, p. 73). Tal sacralidade, tal visão do sagrado, não está manifestada em uma 



113 
 

divindade abstrata e transcendente de outro mundo, mas, sim, na imanência das 

coisas que fazem parte do seu dia a dia, na percepção do vínculo de interdependência 

e conectividade que liga tudo e todos de forma definitiva. Essa dimensão espiritual da 

vida, “esse tipo de imanência enraizada na produção de subsistência diária” (Mies; 

Shiva, 2021, p. 73) é estranha ao olhar do pensamento hegemônico, que deprecia e 

nega essa dimensão: 
 

 

Já que o solo é a mãe sagrada, o útero da vida na natureza e na 
sociedade, sua inviolabilidade tem sido o princípio organizador para 
sociedades que o “desenvolvimento” considera retrógradas e 
primitivas. Mas essas pessoas são nossas contemporâneas. Elas 
diferem de nós não por pertencerem a um passado, mas por terem 
um conceito diferente do que é sagrado, do que deve ser preservado. 
O sagrado é o vínculo que conecta a parte e o todo (Mies; Shiva, 
2021, p. 186). 

 

Um forte exemplo da valorização culturalmente positiva do corpo feminino, da 

ritualística dedicada a uma Deusa-mãe, da interconexão do ser humano com a 

natureza e do cuidado mútuo entre toda a comunidade, ou seja, completamente 

diversa da forma ocidental de ser e estar no mundo, pode ser vista nas sociedades 

matrifocais. Tais sociedades foram estudadas ao longo dos últimos 40 anos pela 

filósofa alemã Heide Göttner-Abendroth (2004), possibilitando a criação da “teoria do 

matriarcado”, uma estrutura com fundamentação científica e metodológica válida e 

aplicável para descrever todas as sociedades matrifocais do passado e do presente, 

pautada não somente em estudos antropológicos das antigas sociedades paleolíticas e 

neolíticas, mas em pesquisa de campo com diversas populações mundiais que vivem 

atualmente neste tipo de sociedade, como os Mosuo (China), Khasi (Índia), Akan (Gana 

e Costa do Marfim), Nagovisi (Nova Guiné), Bribri (Costa Rica), entre outros.  

A “teoria do matriarcado” (Göttner-Abendroth, 2004) é subdividida e analisada 

a partir de quatro aspectos: econômicos, sociais, políticos e culturais. No âmbito 

econômico, as sociedades matrifocais são comunidades de reciprocidade, sem 

propriedade privada, com terras comunitárias para agricultura de subsistência; no 

âmbito social, essas sociedades têm uma relação horizontal e sem hierarquia, em que 

as mulheres e homens desfrutam de liberdade sexual e as famílias se encontram em 



114 
 

grandes clãs matrilineares e matrilocais onde cada indivíduo tem direitos, deveres, 

responsabilidades e senso de pertencimento em relação à sua família materna; já no 

âmbito político as decisões são tomadas de forma consensual, tendo em vista o bem 

comum, sem distinção de classes sociais e sem estruturas de dominação ou 

subordinação; por fim, no âmbito cultural são praticadas sabedorias, manifestações e 

ritos espirituais ligados à natureza, à ancestralidade e a divindades femininas 

geradoras de vida-morte, em comunhão e integração com a Terra, sem a existência de 

uma visão moralista e maniqueísta de bem e mal. 

Assim como as sociedades matrifocais, várias outras culturas ao redor do globo, 

principalmente de povos do Sul - que foram destruídas e invisibilizadas pela cultura 

eurocêntrica - nos trazem, a partir de sua forma de habitar e de olhar para o mundo, 

possibilidades de reflexão, questionamento e problematização em relação à lógica e 

moral hegemônicas e à sociedade patriarcal capitalista em que vivemos, sendo, 

portanto, relevantes e necessárias na luta contra as opressões de gênero, raça e 

espécie e contra o apagamento e a deslegitimação de epistemes decoloniais. 

Para Mies e Shiva (2021), o mundo terá relações mais equânimes apenas 

quando os homens voltarem seus olhares para as conexões vivas, para a importância 

do apego, do cotidiano, de dividir e se responsabilizar pelos fardos da imanência, e 

não, pelo contrário, quando as mulheres completarem uma total desconexão e 

separação de sua corporalidade, realizando “uma ‘ascensão’ ao reino da 

transcendência masculina” (Mies; Shiva, 2021, p. 366). Homens e mulheres deveriam, 

portanto, compartilhar a responsabilidade pela manutenção da vida, dos cuidados da 

casa, das crianças, dos idosos, dos vulneráveis, da natureza, de modo que todos 

percebessem que a preservação da vida é mais importante do que os lucros do 

trabalho assalariado. Assim, “é hora de mulheres e homens começarem a entender 

que a natureza não é nossa inimiga, que nosso corpo não é nosso inimigo, que nossas 

mães não são nossas inimigas” (Mies; Shiva, 2021, p. 366).  

O olhar consciente da mulher para seu corpo que possibilita, caso seja sua 

vontade, gerar a vida, bem como as demandas de cuidado, se realizadas de forma 

consciente e compartilhada entre toda comunidade, não são impeditivos para o 



115 
 

desenvolvimento saudável das potencialidades culturais, políticas, sociais e das 

abstrações racionais desejadas pelo ser humano, sua capacidade de transcendência. 

Pelo contrário, a consciência da sacralidade da imanência e da interconexão vital da 

natureza com a humanidade é fundamental para que possamos criar outros 

pertencimentos éticos, interdependentes e equânimes do ser humano com seus pares, 

com os demais animais e com o mundo que habita.  

 

6. Referências bibliográficas 

 

ANZALDÚA, Gloria. Light in the Dark. Luz en lo oscuro. Duke University Press, 2015. 
 

CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de Racialidade: a construção do outro como não ser como 
fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023. 
 

CARVALHO, Príscila T. Em busca de uma identidade brasiliana. In: O que é o feminismo 
Decolonial, p. 17-19. CULT, ed. 262, 2023(b). 
 

CARVALHO, Príscila T. Ética canônica e ética feminista: o ethos obducto do ponto de 
vista masculinista. In: Filosofia Feminista. São Paulo: Editora Senac, 2023(a). 
 

DE BEAUVOIR, Simone. O segundo sexo. Nova Fronteira, 2014. 
 

FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpos e acumulação primitiva. São Paulo: 
Elefante, 2019. 
 

GILLIGAN, Carol. Uma voz diferente: teoria psicológica e o desenvolvimento feminino. 
Editora Vozes, 2021. 
 

GOTTNER-ABENDROTH, Heide. Matriarchal society: Definition and theory. In: The Gift, 
A Feminist Analysis, p. 69-80, 2004. 
 

GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do conhecimento nas universidades ocidentalizadas: 
racismo/sexismo epistêmico e os quatro genocídios/epistemicídios do longo século 
XVI. Sociedade e Estado, v. 31, p. 25-49, 2016. 
 

HERRERO, Yayo. Miradas Ecofeministas para transitar a um mundo justo y sostenible. 
Revista da Economia Crítica, n. 16, p. 278-307, 2013. 
 

KUHNEN, Tânia A. Ética do Cuidado. In: Filosofia Feminista. São Paulo: Senac, 2023. 
 



116 
 

MERCHANT, Carolyn. The death of nature. Environmental philosophy: From animal 
rights to radical ecology, p. 322-342, 2001. 

MIES, Maria; SHIVA, Vandana. Ecofeminismo. São Paulo: Luas, 2021. 
 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
LANDER, E. (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e Ciências Sociais. Buenos 
Aires: CLACSO, p. 227-278, 2005. 
 

ROSENDO, Daniela. Ética sensível ao cuidado: alcance e limites da filosofia 
ecofeminista de Warren. 2012. 
 

SANTOS, Boaventura de Souza. Pela mão de Alice. São Paulo: Cortez, 1995. 
 

SHIVA, Vandana. Staying alive: Women, ecology, and survival in India. New Delhi: Kali 
for Women, 1988. 
 

WARREN, Karen J. Ecofeminist Philosophy: a western perspective on what it is and why 
it Matters. Rowman & Littlefield Publishers, 2000. 



117 
 

As relações sociais de gênero na inversão dos papéis em 
processos-crime de defloramento na Comarca de Vigia, PA 

(1930-1939)1 
Marcelo Costa Dias2 

Mestrando em História na Universidade Federal do Pará (UFPA) 

Belém, Brasil 

marcelo.dias@ifch.ufpa.br 

Natália Priscila dos Anjos Lameira 

Graduada em História, Universidade Estadual do Pará (UEPA)  

Belém, Brasil 

nataliaanjos38@gmail.com  

 

Resumo 

O artigo tem como objetivo trazer à reflexão as representações das mulheres e o papel 
social de gênero nos autos processuais de defloramento da década de 1930 na 
comarca de Vigia, Pará. Desse modo, procuramos demonstrar as estratégias que eram 
utilizadas na defesa dos acusados para desmoralizar a honestidade das jovens 
ofendidas perante a sociedade e a Justiça. Ainda, tendo por base o que a historiografia 
tem por longa duração, abrimos espaços a reflexão de continuidades, no século atual, 
de mentalidades e práticas de controle social, moral e sexual que cerceiam a vida das 
mulheres, colocando suas falas em descrédito, assim como ocorrera nos processos-
crime analisados. Para tal, partimos dos aspectos metodológicos de Carlos Ginzburg, 
onde a partir da diminuição da lente de análise e das pistas entrelaçadas nos 
documentos, tornou-se possível fazer as pertinentes discussões neste trabalho.  

Palavras-chave: Defloramento, Vigia-PA, Relações de Gênero, Honestidade, Moral.  

Abstract 

The article aims to reflect on the representations of women and the social role of 
gender in the deflowering procedural records from the 1930s in the district of Vigia, 
Pará. In this way, we seek to demonstrate the strategies that were used in the defense 

                                                            
1Os erros ortográficos presentes nas citações diretas das fontes documentais primárias foram corrigidos, 
desde que não alterado o sentido pretendido da citação, de modo a manter a adequação ao Acordo 
Ortográfico da Língua Portuguesa. 
2 Bolsista CNPq/PAF. 



118 
 

of the accused to undermine the honesty of the offended young women before society 
and justice. Also, based on what historiography considers as long term, we open up 
spaces for reflection on the continuities, in the current century, of mentalities and 
practices of social, moral and sexual control that restrict women's lives, discrediting 
their testimonies, as occurred in the criminal cases analyzed.. To this end, we build on 
the methodological aspects of Carlo Ginzburg, where, by narrowing the analytical lens 
and the clues intertwined in the documents, it became possible to carry out the 
pertinent discussions in this work. 

Keywords: Defloration, Vigia-PA, Gender Relations, Honesty, Moral. 

  



119 
 

     Introdução  

 

O defloramento, como fenômeno social e jurídico, tem sido objeto de estudo e 

debate em diversos contextos ao longo da história. Este artigo propõe explorar esse 

fenômeno na Comarca de Vigia, PA, no período de 1930 a 1939, sob a perspectiva da 

promessa que se torna crime, desvelando as mudanças sociais e jurídicas em torno de 

questões de gênero e papéis sexuais. Além disso, procurou-se compreender as 

inversões de papéis dentro do campo jurídico, tendo em vista que, ainda que fossem 

defloradas, cabia a elas a comprovação da sua honestidade perante a justiça.3  

No recorte cronológico das fontes analisadas, o código penal ainda em vigor era 

o de 1890, em que, nas linhas do seu artigo 267, o crime de defloramento é definido 

como “o ato de deflorar uma mulher de menor idade, empregando sedução, engano 

ou fraude” (Brasil, 1890), ou seja, o desvirginamento de moça “honesta” antes do 

casamento quando se tem o consentimento da ofendida, não existindo o uso de 

violência física. Esse código penal passou por diversas mudanças em decorrência das 

muitas falhas que seus artigos apresentavam, perdurando até o ano de 1940, quando 

se tem o estabelecimento de um novo código penal, no qual o termo defloramento é 

substituído por crime de sedução. Apesar do estabelecimento do novo código sobre o 

crime de defloramento/sedução, ambos levavam em consideração não o bem-estar 

das jovens defloradas, mas, sim, os costumes da sociedade. 

Considerando as construções sociais de gênero, é importante compreender 

como a feminilidade e a masculinidade são moldadas e reproduzidas, influenciando as 

relações de poder e hierarquias que permeiam casos de defloramento. Além disso, as 

normas e expectativas sociais relacionadas à sexualidade desempenham um papel 

fundamental na compreensão dos processos-crime de defloramento, evidenciando a 

complexidade das relações interpessoais e das representações sociais envolvidas. 

O sistema patriarcal é uma dessas estruturas que permeiam 

consubstancialmente os comportamentos das mulheres nesse período, controlando 
                                                            
3 Esse trabalho faz parte de uma pesquisa maior que foi a nossa monografia de conclusão de curso, 
defendida na Universidade Estadual do Pará (UEPA). Compreendemos a sua relevância ao propor a 
discussão sobre as condições sociais de existência das moças defloradas dentro de um cotidiano 
marcado pela desigualdade e violência de gênero, no qual mulheres acabavam se tornando as 
verdadeiras rés em processos-crimes, pois eram sobre os seus corpos que recaia o controle moralista da 
sociedade e dos dispositivos legais, e era sobre suas ações que as dúvidas eram lançadas. 



120 
 

seus corpos. A sexualidade, principalmente feminina, é constantemente vigiada, a 

imagem de “ser inferior” é difundida como normal. Percebe-se a partir das análises 

dos processos de defloramento que a sociedade era pautada dentro da mentalidade 

androcêntrica que colocava o pensamento, ações e representações do sexo masculino 

como modelo padrão e correto na sociedade, assim marginalizando as mulheres a 

lugares subalternos (Lerner, 2019).  

Na década de 1930, a honradez é compreendida dentro de uma dualidade: se, 

por um lado, ela representava o alicerce da família, por outro, configurava-se de 

maneira distinta, dependendo do sexo. Nas mulheres, a honra representava a 

preservação da sua “[...] pureza e à dignidade de seu próprio corpo, enquanto para os 

homens a honra seria exterior a ele, estando vinculada à pureza e honestidade sexual 

das mulheres de sua família – esposa, irmã ou filha –, cujo controle cabia a eles” 

(March, 2010, p. 24).  

Nessa perspectiva, Joan Scott (1995), historiadora norte-americana, estuda a 

categoria gênero para além das diferenças corpóreas, conceitua tal categoria partindo 

de duas premissas – as relações sociais e as representações de poder – que, apesar de 

estarem conectadas entre si, devem ser analisadas criticamente de formas diferentes. 

Segundo Joan Scott: 

O núcleo essencial da definição baseia-se na conexão integral entre 
duas proposições: o gênero é um elemento constitutivo de relações 
sociais baseado nas diferenças percebidas entre os sexos, e o gênero 
é uma forma primeira de significar as relações de poder (Scott, 1995, 
p. 21).  

 

 Dessa forma, a questão de gênero na sociedade é algo complexo, ligado não 

somente às diferenças físicas que são constituídas ao longo do desenvolvimento do 

corpo feminino e do corpo masculino, mas também relacionado às transformações da 

sociedade, as quais fazem com que novas representações sejam desenvolvidas, 

estando permeadas por interesses de instituições que compõem o Estado. 

Sendo assim, a construção do gênero perpassa tanto as relações sociais que são 

encadeadas pelos sujeitos em sociedade, assim como se estabelece como matriz 

constitutiva das relações de poder, levando em consideração que “[...] os sujeitos se 



121 
 

relacionam e se organizam através de representações desiguais e assimétricas[...]” 

(Pulcino, 2014, p. 3). 

Levando em consideração as fontes documentais analisadas nesta pesquisa, 

apesar dos crimes sexuais, conhecidos também como crimes contra a honra, se 

fazerem-se presentes no seio familiar de ricos e pobres, nos processos analisados, as 

ofendidas eram todas pobres.  

Isso não significava que os familiares ou porventura até mesmo a moça 

deflorada de classe média ou rica não utilizasse do aparato jurídico como forma de 

restabelecer a honra perdida. O que ocorria, na maioria das vezes, era a resolução 

desses casos no âmbito privado, para proteger a imagem das famílias financeiramente 

mais abastadas (Caulfield, 2000). Situação pouco provável para moças como 

Sebastiana (ASCA, 1931)  que, além de órfã de pai e mãe, era pobre. 

Metodologicamente, a pesquisa está fundamentada nas concepções de Carlo 

Ginzburg (2006): partimos dos “rastros” que se encontram nas peças documentais, os 

quais nos possibilitaram compreender as entrelinhas da polifonia  das narrativas, em 

especial as questões morais, de gênero e de classe social que se fazem presentes nas 

declarações dos sujeitos sociais que compõem os autos de defloramento e que visam a 

desmoralizar as ofendidas diante da sociedade, para que o ofensor possa ser 

inocentado do seu ato contra elas. 

 

Quando os papéis se invertem: de ofendida à acusada  

 

“Prostituta”, “se dava ao prazer”, “não era mais moça”4. No contexto dos 

processos de defloramento submeter a figura da moça ofendida a um papel de mulher 

desonrosa é algo compartilhado em todos os treze processos analisados. Havia a todo 

o momento, tentativas de colocar em xeque que as ofendidas não eram moças 

honestas e, dessa forma, não deveriam ser assistidas nas linhas da lei. Tendo em vista 

que, para além da confirmação do desvirginamento, um fator determinante para a 

continuação dos processos era a comprovação de honestidade das moças defloradas, 

ou seja, era necessário ser atestado que o crime havia sido cometido utilizando um dos 

                                                            
4 Termos elencados em autos processuais de defloramento - ASCA, 1930-1939. 



122 
 

três requisitos do artigo 267: promessa, engano ou fraude. Por hipótese nenhuma 

deveria ser comprovado que tais mulheres não seguiam os padrões morais da 

sociedade, ou seja, que eram pessoas desonrosas ou que se deram ao ato sexual por 

livre e espontânea vontade, sem justificativas para tal. Nas palavras de Cristina 

Cancela: 

 

Deteriorar a imagem da menina ofendida foi um dos principais 
artifícios usados por esses personagens masculinos para se eximir do 
possível julgamento de procedência de um processo. Orientados por 
advogados e funcionários das chefaturas de segurança, ou mesmo 
por conhecidos, eles procuravam, em seus argumentos, evidenciar 
que a mulher de quem estavam tratando não possuía as 
prerrogativas de moça honesta e de bom comportamento 
necessárias para que tivesse alguma possibilidade de ser enquadrada 
nos conceitos valorativos prescritos pela jurisprudência que versava 
acerca desses “delitos contra a honra das famílias” (Cancela, 2022, p. 
96-97). 

 

Ao elucidar como a imagem das mulheres era deteriorada nas narrativas dentro 

dos processos-crime, Cristina Cancela reforça a procura incessante dos mecanismos de 

defesa do acusado em transformar a “vítima” em réu, utilizando, para tal, os próprios 

padrões morais em voga na sociedade. Essas falas que visavam aproximar ao máximo a 

jovem deflorada de uma vida de promiscuidade é compartilhada em todas as peças 

documentais analisadas. Ainda que essas narrativas advindas da fala do réu, do 

advogado e das testemunhas de defesa não trouxessem provas concretas sobre o que 

era disseminado sobre a figura dessas moças, sendo advindas muito mais de boatos, 

isso era o suficiente para ascender faíscas de dúvidas sobre a honradez das ofendidas.  

Em uma sociedade patriarcal, misógina e marcada pela violência de gênero, na 

qual a figura masculina era sobreposta à feminina, enquadrando as jovens mulheres 

em espaços sociais restritos, onde a vigilância sobre seus corpos era constante, não era 

raro a utilização de discursos trajados de estereótipos, com o objetivo de pôr a 

conduta da mulher à prova, que ressaltavam uma imagem dos acusados como sujeitos 

passivos e injustiçados, sendo eles vítimas de calúnias nas ações judiciais, como no 

processo de Izaura, em que o réu postula “[...] que nunca teve relações sexuais com a 

jovem [...] [e] que procuram manchar a sua reputação social” (ASCA, 1931, p. 10).  



123 
 

Não somente no caso de Izaura, mas no decorrer dos outros processos 

criminais, vão emergindo várias narrativas que procuravam sempre inverter os papéis 

nas ações judiciais, o suficiente para gerar incertezas sobre a moralidade do crime em 

questão, subvertendo a situação a favor do acusado.  

Em 1933 (ASCA, 1932), Leonardo Meireles, de 21 anos de idade, lavrador, 

sabendo ler e escrever, civilmente casado, prestou depoimento na delegacia de polícia 

da comarca de Vigia sobre a acusação de ser o autor do defloramento da menor Maria 

Lucila, de 15 anos de idade, doméstica, sabendo ler e escrever. Segundo o acusado, ao 

encontrar com a ofendida no mato nas proximidades de um poço, disse a ela que era 

casado e foi surpreendido pela fala de Maria Lucila lhe afirmando que não era mais 

moça, não sendo esse fato de conhecimento do pai e do irmão dela. Apesar de 

Leonardo reconhecer que praticou mais de uma vez relação sexual com a ofendida, 

questiona como poderia ser ele o deflorador sendo que a proponente não era mais 

virgem.  

Em contraposição, nas suas declarações, Maria Lucila afirma que foi seduzida 

por Leonardo com promessas de casamento e que por muito tempo vinha mantendo 

relações de namoro com o acusado. No dia do seu defloramento, encontrou-o no poço 

onde tinha ido buscar água e ele:  

 

[...] convidou a declarante para ir com ele até o mato; que a começo 
a mesma recusou e, como Leonardo investisse com agrados, aceitou 
o convite e se encaminharam para um mato próximo; que lá 
chegando Lleonardo, com promessas de casamento, com promessas 
de casamento conseguiu deflorá-ladefloral-a, tendo nessa ocasião 
sentindo muitas dores e ficado com as suas roupas de baixo sujas de 
sangue; que dali Lleonardo foi para o seu trabalho e a declarante se 
dirigiu novamente para o poço onde lavou as mencionadas roupas 
[...] (ASCA, 1932, p. 22).   
 

No curso do processo, na tentativa de se isentar da culpa, Leonardo, além de 

trazer uma versão totalmente avessa à declaração da ofendida, questiona alguns 

elementos da acusação, dentre eles, são contestadas as falas das testemunhas 

consideradas por ele como falhas e inconsistentes, frutos somente de fofocas, pois 

nenhuma conseguiu afirmar de fato se existia relação de namoro dele com a ofendida. 

A primeira testemunha de acusação, Ataliba Wenceslau Barbosa, de 26 anos de 

idade, comprometendo-se em falar a verdade sobre ocorrido, disse “[...] que nada 



124 
 

sabe com relação ao fato de que trata a denúncia, pois estava para uma viagem como 

também não tem conhecimento do proceder de Maria Lucila Marques” (ASCA, 1932, p. 

55). Já a segunda testemunha, Sebastião Lopes Corrêa, de 54 anos de idade, pontuou 

sobre o fato que: 

[...] já nos fins do ano próximo a menor, digo, menor Filomena 
Marques da Silva, irmã de Maria Lucila Marques da Silva, quando 
trabalhava na capina de um roçado com sua mulher, Luzia dos 
Santos, disse a esta nestes termos - não sabe nhá Luzia, Lucila minha 
irmã foi deflorada - não declarando, porém, quem tinha sido o autor 
desse sofrimento e foi por isto que o depoente veio a ter 
conhecimento do fato (ASCA, 1932, p. 57). 

 

Finalizando os autos de declarações das testemunhas, Gregório de Moraes, de 

33 anos de idade, declarou “[...] que de ciência própria nada sabe, apenas soube por 

lhe ter contado o pai da menor Maria Lucila que o acusado havia deflorado esta, nada 

mais tendo conhecimento. Disse mais que o réu tem bom proceder e não é dado a 

conquistas amorosas” (ASCA, 1932, p. 66). 

O questionamento do réu sobre o que foi declarado nos autos pelas 

testemunhas arroladas pela acusação parte, principalmente, por elas terem 

conhecimento do fato pelos dizeres de outras pessoas, como pelo pai da ofendida ou 

pela mulher do depoente Sebastião, que soube do fato pela irmã de Lucila. Os 

depoimentos arrolados acabavam sendo frágeis, com muitos pontos questionáveis, 

sendo essas inconsistências utilizadas na defesa do acusado.  

Dentro da lei, os apontamentos trazidos pelo acusado são legais, mas o que 

chama a atenção, para além dos dados já pontuados, é que Leonardo direciona boa 

parte da sua defesa em colocar em xeque a honestidade de Maria Lucila, afirmando 

novamente que seu deflorador foi outro homem, um possível ex-namorado dela. 

Outrossim, o acusado pontua justificativas que explicariam o porquê de a ofendida não 

ter sido desvirginada por ele. 

 

O fato de haver dito a ofendida ter sentido muitas dores ao ter tido 
cópula com o acusado, aí assim é fato, isto explica-se, por quanto 
dizendo a mesma, conforme se vê a fls…do exame do corpo de delito, 
ser menstruada regulamente, o fluxo catamenial poderia ter 
aparecido àquele instante, deixando no frágil espírito de uma cabocla 
a ilusão de ter perdido pela segunda vez a sua virgindade. Demais é 
sabido que, por ocasião do pagamento à natureza, as mulheres que 



125 
 

sentem dores, proveniente de excesso de regras ou desarranjos 
uterinos, [...] isto não vem em contradição saber-se ser Lucila 
menstruada regularmente. Esta expressão indica que o fluxo aparecia 
em épocas certas e determinadas mais ou menos, podendo o mesmo 
ser excessivo, doloroso ou escasso (ASCA, 1932, p. 72). 

 

É feita uma analogia, por Leonardo, que descaracteriza o desvirginamento de 

Maria Lucila ligado às relações sexuais que ele mantinha com a jovem. Assim, ele 

justifica a fala da ofendida onde descreve nos autos ter no ato sexual “[...] sentido 

muitas dores e ficando com suas roupas de baixo sujas de sangue [...]” (ASCA, 1932, 

pp. 21-22), a algo orgânico do corpo feminino – o ciclo menstrual. O acusado se utiliza 

do exame de corpo de delito para embasar seu argumento, que supostamente naquele 

dia, no exato momento do defloramento de Maria Lucila, ela menstruou e, por isso, 

sentiu dores e ficou com as suas roupas sujas de sangue, o que a fez crer ter perdido 

sua virgindade pela segunda vez, já que Leonardo sustenta a tese dela não ser mais 

moça antes do ocorrido. 

Nesse sentido, Karla Bessa enfatiza que nos meandros dos processos criminais a 

imagem da moça ofendida acabava sendo ressignificada. Considerada ingênua e frágil 

na abertura do inquérito, passa a se tornar uma “fêmea fatal” capaz de se utilizar, seja 

do homem/acusado, seja do dispositivo do judiciário para alcance de objetivos que 

viessem a favorecer a si própria (Bessa, 1994). Os argumentos trazidos nos processos 

que anseiam pela não culpabilidade do réu fixaram suas alegações em deturpar a 

imagem de moças como Maria Lucila, colocando-as nesse papel de transgressoras. 

Ainda que fosse Leonardo o acusado, na mentalidade de uma sociedade 

vigiense da época, regida por um sistema patriarcalista, onde as regras sociais 

reproduziam os valores e costumes aos quais as mulheres deveriam se sujeitar, era 

sobre as ofendidas que recaia os discursos mais sórdidos, pois “[...] é no corpo 

feminino que se instalam os símbolos estigmatizantes de um defloramento, como o 

rompimento do hímen ou uma possível gravidez. É também nesse corpo que são 

‘reconhecidos’ os meandros da sua sexualidade e da ‘falta de pudor’[...]” (March, 2010, 

p.114).  

O processo supracitado seguiu até o ano de 1935, no qual o juiz, na leitura da 

sentença, entre os vários pontos apresentados, considerou “[...] que falhas e 



126 
 

imprecisas e deficientes são as provas, não se podendo por elas colidir com a precisão 

que a lei exige, se o denunciado fora de fato o autor do desvirginamento da menor” 

(ASCA, 1932, p. 131). O juiz pontua também “[...] que sendo elemento essencial para 

os crimes dessa natureza a sedução, engano ou fraude, dos autos nada consta de 

positivo, para que se possa aplicar ao caso esse requisito [...]” (ASCA, 1932, p. 132). 

Desse modo, as provas apresentadas pela a acusação foram compreendidas, na leitura 

da sentença pelo Juiz, como incertas e duvidosas, já que não caracterizavam ser 

Leonardo de Meireles o autor do defloramento de Maria Lucila, optando-se pela 

absolvição do réu, finalizando assim o caso.  

Apesar de nos autos processuais constar o relato da ofendida acusando 

Leonardo, a comprovação do desvirginamento e dos depoimentos das testemunhas de 

acusação que confirmam o ocorrido, ainda que por meio de “fofocas”, a sentença 

estava diretamente ligada à interpretação que os juristas fazem do crime, sendo eles 

os responsáveis por classificar o que era considerado como sedução, engano ou 

fraude. Assim, não só os juízes como os advogados tinham a possibilidade de fazer 

questionamentos e julgamentos sobre as normas comportamentais a partir do que 

eles vivenciavam na sua realidade social elitista (Gavron, 2002).  

Em outra peça documental (ASCA, 1939), do ano de 1939 , que tem tendo 

como réu Manoel Soares, de 33 anos de idade, comerciante, viúvo e sabendo ler e 

escrever e, como ofendida, a jovem Irene R. Dantas, de 17 anos de idade, doméstica, 

sabendo ler e escrever, o acusado afirmou que existia relação de namoro e que tinha a 

pretensão de se casar com a ofendida havendo até preparado o enxoval. [...] [Manoel 

Soares], que namorou Irene Rodrigues Dantas, com quem pretendia casar-se, tendo 

até adiantado enxovais, entretanto [...] ia-se desvanecendo desse propósito, porque, 

confessando a sua noiva, esta não teve pejo em lhe dizer que não era mais virgem e 

que havia sido deflorada por um rapaz de nome Manoel, que anteriormente fora seu 

noivo; que ainda assim se tudo tivesse ficado em segredo o declarante que é viúvo 

com ela se casaria (ASCA, 1939, p. 13). 

Dessa forma, apesar de Manoel ter declarado que praticou o ato sexual com 

Irene, ele se exime totalmente da responsabilidade do defloramento. Ainda que tenha 

confirmado a relação de namoro com a mesma, sua declaração segue o padrão das 

falas dos outros acusados, presentes em outras peças processuais, de levantar dúvidas 



127 
 

sobre a honestidade das moças, além de possivelmente tentar confundir a Justiça a 

partir de uma narrativa que direciona a possível autoria do desvirginamento de Irene a 

outro sujeito de mesmo nome social do acusado, Manoel, que, segundo ele, também 

tinha firmado noivado com a ofendida em um período anterior à relação de namoro 

entre o réu Manoel Soares com Irene Dantas.  

Em seu depoimento, Irene Dantas confirmou o namoro com Manoel Soares e a 

preparação do enxoval do casamento, promessa que sempre era reiterada pelo 

acusado como forma de demonstrar o interesse de ter o compromisso firmado com 

ela. Tanto que, para o consentimento da ofendida na consumação do ato sexual, em 

novembro de 1938, Manoel Soares se utilizou novamente da promessa do casamento 

como instrumento intermediador: 

 

Em novembro do mesmo ano, foi pelo mesmo Manoel Costa pedida 
em casamento e convidou a declarante para irem a Belém a fim de 
mandar preparar o enxoval para o casamento, o que foi feito, tendo 
ainda Manoel Costa lhe presenteado com uma máquina de costura 
marca PFAFF. [...] Em uma noite, depois de terem vindo de um baile, 
a declarante e Manoel Costa se dirigiram a casa de Rita, [que], com 
maneiras atraentes, aceitou em sua casa tanto a declarante como o 
seu filho Manoel Costa e ali [Irene Dantas] foi então deflorada, 
repetindo o ofensor as promessas que lhe fazia sobre o casamento; 
que no mês de março do corrente ano, achando já neste povoado, 
tanto a declarante como a sua mãe, apareceu um dia em sua casa 
Rita Dutra [...] [a] convidá-la para ir a Belém, a fim de trazerem o 
resto do enxoval que faltava; que tendo acompanhado, em viagem 
adoeceu em companhia de Rita e tendo permanecendo uns dias em 
Espírito Santo do Tauá, [...] pois já se encontrava em estado de 
gravidez; que o seu pai, sabendo do estado em que achava a 
declarante, foi ter com Manoel Costa a fim de abreviar o casamento 
devido ao seu estado, sendo respondido por Manoel que precisava 
de mais dois meses de prazo. [...] Seu pai não se conformou com o 
pedido do prazo e resolveu levar a queixa à polícia (ASCA, 1939, pp. 
9-10). 
 

A classe social das partes é algo que se destaca nesse depoimento de Irene, 

pois é evidente que o réu desfrutava de um poder aquisitivo maior do que a família da 

ofendida, sendo a mesma filha de uma costureira e de um lavrador. Isso se evidencia      

quando Manoel Soares se dispõe a preparar o enxoval do casamento, sendo que de 

praxe era a família da noiva que realizava esse procedimento. De fato, por um longo 

período da história, o casamento significou mais um tratado de interesses entre as 



128 
 

famílias do que uma relação sentimental, assim, o enxoval, quando preparado pela 

família da mulher, deixava comprovado que eles detinham posses (Abranches, 2010). 

Todavia, como Irene advinha de uma classe inferior à do acusado, isso justificaria o 

fato dele ter mandado preparar o enxoval em Belém. 

Outro ponto que demarca a posição social do acusado é quando ele presenteia 

a ofendida com uma máquina de costura, confirmando que Manoel detinha posses, 

pois dificilmente um lavrador ou pescador teria recursos para dar algo dessa 

importância como presente. Ainda, chama atenção a máquina de costura como 

presente, porque reafirma os lugares sociais demarcados às mulheres, voltadas para      

atividades ligadas ao cenário doméstico, ou seja, ao âmbito privado.  

É interessante compreender na fala da ofendida (ASCA, 1939), que ela já se 

encontrava grávida quando foi com a mãe do acusado, Rita, preparar o restante do 

enxoval em Belém. A questão da gravidez era um elemento que confirmava o 

desvirginamento de Irene e que acabava por ser um complicador na vida da ofendida, 

pois ser mãe solo na década de 1930 representava o imaginário de mulher perdida, 

ainda mais no caso de Irene, que era pobre. Então, utilizar-se dos aparelhos do 

judiciário era o único meio de dignificar sua imagem perante a sociedade, após a 

negativa do casamento pelo réu.  

Em dezesseis de outubro de 1939, foi juntado ao processo o registro civil do 

nascimento do filho de Irene Dantas, sendo este solicitado nos autos pelo réu como 

prova a vir compor sua defesa.  

 

[...] Foi registrado, no dia seis de setembro de 1939, o assunto de 
Raimundo Dantas Soares, nascido aos sete de agosto de mil 
novecentos e trinta e nove, às desessete horas, em domicílio nesta 
vila, do sexo masculino de cor Branca, filho ilegítimo de Manoel Costa 
Soares, Parense, comerciante, viúvo, e de Irene Rodrigues Dantas, 
paraense, de prendas domésticas, solteira. [...] Foi declarante a 
própria mãe (ASCA, 1939, p. 78). 

 

No documento desenvolvido a partir das declarações de Irene, percebe-se a 

manutenção da sua narrativa apresentada na abertura do inquérito de postular a 

Manoel Soares a responsabilidade de seu defloramento e consequentemente da sua 

gravidez, pois ela declara que o seu filho é fruto de uma relação ilegítima dela com o 



129 
 

acusado, ou seja, concebido antes do casamento. Manoel Soares contesta a alegação 

da paternidade utilizando para tal esse mesmo documento, e questiona que não há 

lógica para essa afirmação tendo em vista que há uma incoerência nas datas que 

marcam o período da relação entre os envolvidos e o nascimento da criança, um total 

de dez meses de diferença, que, segundo o réu, comprovariam não ser ele o pai do 

filho de Irene: “[...] as relações amorosas [...] datam de novembro do ano passado [...] 

e pela certidão que juntamos [...] se verá ter a ofendida tido a sua delivrança no dia 7 

de agosto do corrente ano” (ASCA, 1939, p. 92). A paternidade ou não paternidade 

toma um papel coadjuvante, aparecendo somente nesse momento do processo, mas o 

que chama atenção é agência de Irene em não deixar seu filho sem a representação 

paterna em seu registro de nascimento, ainda que judicialmente houvesse uma 

disputa sobre a “verdade” do fato do defloramento, ela, por conta própria, faz o 

registro civil do seu primogênito, o que de regra era uma obrigação que cabia a uma 

figura paterna – masculina.  

Na análise realizada nessa peça documental, compreendemos seu 

desenvolvimento em dois momentos distintos. O primeiro momento é aquele onde se 

tem o réu assumindo o papel de seu próprio defensor, assinando todas as matérias de 

sua defesa, como anteriormente, na contestação da paternidade. E o segundo é      

onde já se tem a presença assídua do advogado de defesa, que acaba transformando 

totalmente o curso do processo.  

No momento em que o réu se defendeu pessoalmente da acusação, não houve 

nenhum efeito favorável perante a Justiça das justificativas e interpelações feitas por 

ele, pedindo a anulação da sentença. Em um dos recursos apresentados, o 

representante do Ministério Público é enfático ao dizer que: “[...] opinou pelo não 

recebimento do dito recurso em vista de não ter sido assinado por advogado, como 

determina o art. 229 do decreto estadual n° 1352” (ASCA, 1939, p. 105). O fato do réu, 

até esse momento, ainda estar advogando por si próprio, acabava por dificultar o 

aceite de qualquer recurso, tanto que o juiz conclui que “[...] pelo exposto, julgo 

improcedente a prescrição do delegado pelo réu e mandou que o processo siga seu 

curso legal” (ASCA, 1939, p. 107).  

No andamento do processo, foi expedida prisão do acusado em vinte e dois de 

agosto de 1940, ficando preso até janeiro de 1941 com a conclusão do processo, o que 



130 
 

será discutido posteriormente. Do auto de prisão consta que: “[...] sendo eu oficial de 

justiça, [...] encontrei o réu Manoel Costa Soares, [...] li o mandado, [...] apreendi e [o] 

convidei [a] me acompanhar, o que obedeceu. [...] Recolhi [Manoel] a um dos xadrezes 

da cadeia pública” (ASCA, 1939, p. 211). É a partir do momento da prisão que o 

processo começa a ganhar novos desdobramentos, pois, em 17 de setembro de 1940, 

aparece pela primeira vez, por indicação do réu a presença do advogado de defesa, Dr. 

Floriano Waldeck, que concentra seu trabalho na procura de subverter, como já 

esperado, a imagem de Irene à de uma moça desonrosa. Tanto que nos seis requisitos 

que se propõe a provar durante o andamento do processo, todos têm na figura moral 

da ofendida o foco principal. De tal forma que as narrativas vislumbram atacar 

fortemente a sua honra por meio de representações estigmatizantes e depreciativas: 

“pseudovítima”, sedutora, a que sentia “prazer no coito anal” (ASCA, 1939). Vejamos 

os requisitos propostos pelo advogado: 

Provará:  
1º que IRENE RODRIGUES DANTAS, quando teve relações sexuais 
com o acusado, já não era mais virgem; 
2º que a pseudo vítima foi quem iludiu a boa-fé do acusado, 
procurando passar por virgem, quando já não o era; 
3º que os antecedentes de IRENE RODRIGUES DANTAS, assim como o 
seu comportamento, posterior ao fato que criminosamente pretende 
inculcar ao acusado, são convincentes para inocentá-lo do crime que 
lhe imputam; 
4º que a premeditação, o abuso de confiança e a embriaguez de que 
trata o Libelo apresentado pela Promotoria Pública não passam de 
fantasia, não merecendo, portanto, fé em matéria de direito penal; 
5º que as testemunhas que depuseram no processo são inimigas do 
acusado, na sua quase totalidade e, finalmente, 
6º que IRENE RODRIGUES DANTAS é, além do mais que se provará, 
uma invertida sexual, que, com frequência, se dava ao prazer (!) do 
coito anal, conforme já faz prova exuberante, o exame legal de fls. 
Consequentemente, espera-se a absolvição do acusado evitando-se, 
dessa forma, a efetivação de uma condenação injusta (ASCA, 1939, p. 
209). 

 

Em suma, o advogado se dispõe a provar a conduta desonesta e irregular de 

Irene como forma de desconstruir a sua imagem honrosa, assim desqualificando a 

denúncia, pois era necessário a todo custo comprovar a corrupção moral da vida dessa 

ofendida e, em contrapartida, transformar o réu em injustiçado dentro do processo      

pois, segundo o advogado, foi Irene “[...] quem iludiu a boa-fé do acusado [e] [...] os 



131 
 

antecedentes de Irene Rodrigues Dantas, assim como o seu comportamento posterior 

ao fato, [...] são convincentes para inocentá-lo do crime” (ASCA, 1939, p. 209). Desse 

modo, “a descrença na palavra da vítima, no nível dos advogados, era peça central nas 

argumentações que buscavam desqualificar as denúncias e proteger os denunciados” 

(Ribas Filho; Sochodolak, 2022, p. 19). 

Pelo fato de o crime de defloramento pairar para além da perda da virgindade, 

os discursos arraigados pelo advogado cumprem o papel de desvirtuar totalmente a 

imagem de Irene, sendo o grande objetivo dessas das falas da defesa “[...] demonstrar 

que as ofendidas não possuíam os valores merecedores do apoio e proteção da justiça. 

Genericamente, em qualquer crime, eram elas apontadas como desonestas e imorais” 

(Esteves, 2024, p. 71).  

Desse modo, a conduta moral das mulheres era fundamental para atestar sua 

honra, particularmente no que se refere ao comportamento sexual e ao tamanho do 

controle exercido pela família sobre tais comportamentos. Essa preocupação com a 

moralidade feminina estava alinhada tanto com certos princípios da “filosofia 

positivista do direito como também com o contexto mais amplo da formação da nação 

republicana” (Vieira, 2007, p. 109). 

Para conseguir provar o que se propõe, o defensor utilizou principalmente das 

narrativas das testemunhas de defesa, três no total: Joaquim Alves, de 45 anos de 

idade, Manoel Torres, de 33 anos, e Luciano Corrêa, de 50 anos. O primeiro, sendo 

compadre dos pais de Irene, foi enfático ao pontuar a má conduta da ofendida, e como 

era amigo próximo da família atribuiu “[...] o fracasso moral de Irene, a falta de zelo e 

cuidado de seus compadres, por não terem tido cuidado preciso com sua filha” (ASCA, 

1939, p. 285). 

Isso se deu pelo fato do depoente em sua narrativa dizer que, por várias vezes, 

avistou Irene tarde da noite fora de sua residência. A conduta dos responsáveis no 

controle da vida das suas filhas, principalmente no que tange a relações de namoro, é 

enfatizada na trama dos processos, como sendo algo determinante para a ocorrência 

do defloramento. Recai sobre a figura da mãe a responsabilidade pela vigilância das 

suas filhas, pois, assim como os comportamentos das ofendidas, sejam eles fatos 

recentes ou passados, é também importante para caracterizar sua honradez o meio 

onde viviam (Cancela, 2021). Por isso, no caso da jovem Bibiana (ASCA, 1933), o réu 



132 
 

postulou a imoralidade não somente à ofendida, mas também à sua mãe ao explanar 

que era ela a própria cafetina das filhas. Logo, esse fato só reafirma o aspecto de 

subalternização sobre a condição social das mulheres. Não importava se esses 

argumentos iriam expor essas mulheres ao ridículo, a julgamentos, a retaliações em 

sociedade, utilizava-se deles como portfólio no descrédito da imagem delas sem 

nenhuma hesitação.  

A segunda testemunha, Luciano Correa, traz aos autos elementos que se 

entrecruzam com as declarações do réu e dos outros dois depoentes. A narrativa, 

evidenciando uma vida desonesta de Irene, continuava. O que mudava de depoimento 

para depoimento era o contexto: no seu relato aponta uma conduta incorreta de uma 

moça honesta que em um certo dia “[...] viu o seu namorado Manoel Lopes Garcia, por 

várias vezes, ir à procura do igarapé, em companhia de Irene, sozinhos, refrescar o 

corpo, tal fogo devorador que lhes avassalava a carne” (ASCA, 1939, p. 285). O 

depoente, além de apontar comportamentos imorais da ofendida, testifica o discurso 

do réu, que diz que Irene teve relações íntimas com outro Manoel, a quem a defesa 

postula a responsabilidade do crime.  

Por fim, e não menos importante, destacamos a fala de Manoel Torres, que traz 

em seu depoimento elementos mais incisivos e desmoralizantes sobre a imagem Irene. 

A priori, Manoel diz ter conhecido Irene na capital, Belém, pois ela estava passando 

uns dias na casa de um parente e, posteriormente, afirma que, ao se encontrar com a 

ofendida em determinado dia, “[...] a levou para um quarto onde teve com ela 

conjunção carnal, que Irene confessou ao depoente ter sido deflorada por um caixeiro 

de uma casa comercial” (ASCA, 1939, p. 286).  

Dois elementos chamam atenção, primeiramente quando o depoente, Manoel 

Torres, corrobora com a fala do ofensor, Manoel Soares, ao direcionar a autoria do 

defloramento a outro indivíduo. O segundo elemento é a demonstração da suposta 

vida desregrada e desonrosa levada por Irene, pois quando Manoel afirma que se 

relacionou sexualmente com ela sem que eles tivessem algum tipo de compromisso 

firmado, coloca à prova a honestidade daquela que procurava, na justiça, salvaguardar 

sua honra depois de ter sido deflorada. 

O fato de as mulheres serem supostamente vistas, tarde da noite, circulando      

sozinhas pela cidade, muitas vezes desacompanhadas, são fatores utilizados na 



133 
 

propagação dessa mentalidade que as aproximam das “mulheres da vida”, como no 

caso de Irene, no qual a testemunha Manoel Torres enfatiza que “[...] via por diversas 

vezes a jovem desacompanhada [...] e altas horas da noite fora de sua residência” 

(ASCA, 1939, p. 86). Sendo que em nenhum momento é levado em consideração que 

são moças advindas de famílias pobres que viviam uma realidade social diferente das 

moças da elite, onde algumas precisavam sair das suas residências para trabalhar 

como costureiras e empregadas domésticas em prol da sua subsistência, fugindo ao 

padrão cristalizado da figura da mulher direcionada somente ao espaço do lar. Nas 

palavras de Margareth Rago: 

Assim, o retrato de mulher pública é construído em oposição ao da 
mulher honesta, casada e boa mãe, laboriosa, fiel e dessexualizada. A 
prostituta construída pelo discurso médico simboliza a negação dos 
valores dominantes, “pária da sociedade” que ameaça subverter a 
boa ordem do mundo masculino (Rago, 1985, p. 90). 

 

Margareth Rago, ao analisar a dinâmica das mulheres públicas, traz ao debate 

como a questão da prostituição era difundida como sendo a degradação da mulher 

honesta, uma mancha de sua honra. Esse discurso era disseminado a fim de separar as 

donzelas das depravadas que foram tornadas o centro das atenções da medicina 

sanitarista da época, já que, de acordo com uma política de modernização, era 

necessário afastar hábitos que manchassem a imagem das cidades. Assim, inicia-se a 

marginalização das prostitutas, retirando-as das vielas dos grandes centros e 

enclausurando-as em lugares como bordéis e cabarés, pois limpar a imoralidade era 

essencial (Rago, 1985).  

A aproximação dos discursos da imagem da ofendida com os modos de vida das 

prostitutas é fruto principalmente do controle da sexualidade. Maria Izilda de Matos, 

ao trazer o debate sobre as representações da medicina sobre a figura do masculino e 

do feminino, ressalta que, no que tange a sexualidade em meados do século XX, o 

controle e a “demonização” eram mais intensas sobre as mulheres, as quais eram 

diferenciadas em dois modelos: “a passiva e sexualmente inocente e a mulher perigosa 

sexualmente, identificada com a prostituta” (Matos, 2002, p. 385). Ao homem, ainda 

que fosse recomendável serem castos antes do casamento, suas fugas sexuais eram 

toleradas, além de haver uma valorização exacerbada da aptidão física masculina.  



134 
 

No processo-crime de Irene, outra particularidade destaca-se na apelação final 

feita pelo advogado de defesa, que tem como pauta o casamento da ofendida com 

outro sujeito, em onze de junho de 1940: “Ainda para dar a última cal ao assunto, 

juntamos a certidão de casamento Religioso de Irene Rodrigues Dantas com Antônio 

Leovigildo Figueiredo Monteiro [...] escrivão de casamento da povoação de Santo 

Antônio do Tauá” (ASCA, 1939, p. 287). De acordo com a mentalidade da sociedade do 

período, arraigada em rígidas normas comportamentais, era quase impossível uma 

mulher que foi deflorada se casar com outro homem que não fosse o seu próprio 

deflorador. Irene foge à regra quando se casa religiosamente com Antônio Leovigildo, 

o que acaba assegurando a ela uma vida digna, levando em conta que, além de 

desvirginada, ela acabou se tornando mãe, o que a colocava na “escória” da sociedade 

no que tange ao padrão da mulher ideal definido na época. 

Por mais que Irene tenha se casado no decurso do processo, isso não extinguiu5 

a ação, pois, segundo o código penal de 1890, isso só aconteceria se ela se casasse com 

o acusado do seu defloramento. Entretanto, ainda que o seu casamento religioso não 

tenha encerrado o processo, poderia este ter sido arquivado pela própria ofendida se 

ela o tivesse solicitado, sendo que já se encontrava constituindo família com outro 

homem. Mas isso não ocorreu, o que dá a entender que Irene queria a condenação do 

acusado perante a Justiça, levando em conta que, por mais que ela estivesse casada, 

sua honestidade, no caso do seu defloramento, ainda continuava à      prova, e ela 

pedir a extinção do processo só beneficiaria o acusado.  

Dessa forma, a ação judicial perdurou até janeiro de 1941, quando a sentença 

deliberada pelo juiz foi de absolvição do réu. Seguiu-se a mesma narrativa da sentença 

no processo de Leonardo Meireles, sendo enfatizado que as provas apresentadas 

comprovavam o defloramento, mas eram inconclusas sobre a autoria do réu. Isso           

demonstra que o objetivo da defesa em transformar o papel da ofendida dentro do 

processo foi alcançado. O advogado não conseguiu provar de fato todas as suas 

alegações propostas, mas garantiu que a veracidade das informações prestadas por 

Irene se tornasse o centro das atenções e fossem postas em dúvida, tanto que na 

                                                            
5 Extinção da pena a respeito do casamento no Código Penal de 1890: VII - pelo casamento do agente 
com a vítima, nos crimes contra os costumes, definidos nos capítulos I, II, III do título VI da parte especial 
deste código.  



135 
 

leitura da sentença sobre as provas apresentada pela defesa é dito “[...] que, assim 

sendo a honestidade e virgindade da ofendida ficaram diluídas diante dessas provas, 

podendo mesmo dizer que - parodiando - o vento levou” (ASCA, 1939, p. 302). 

Outra questão elencada na sentença é o fato da ofendida não ter esperado a 

conclusão do processo unindo-se religiosamente com Antônio Leovigildo, sendo posto 

pelo juiz que se a ofendida “[...] tinha certeza do seu defloramento pelo denunciado, 

devia confiar e esperar a ação da justiça para então deliberar sobre a sua vida e não 

apressar-se num casamento que a lei não reconhece, embora nele esteja o seu 

amparo” (ASCA, 1939, p. 306). Ainda que o casamento de Irene não tenha encerrado o 

processo, o estabelecimento dessa união foi utilizado nos autos de conclusão como 

uma crítica a certa falta de respeito da ofendida para com a justiça, por ela não ter 

esperado que esse dispositivo tomasse as rédeas de sua vida. 

Um elemento importante a ser observado é que apesar de Irene ter recorrido à 

justiça de forma a ter o mal que lhe foi causado reparado, ela foge ao padrão do 

restante das documentações analisadas nesta monografia, rompendo com o papel de 

subserviência que se esperava dela, burlando de certa forma as normas sociais 

impostas, uma vez que conjuntamente com a procura do aparato judicial na tentativa 

de obter a reparação da sua honra, ela consegue arranjar um casamento, algo que, na 

situação na qual se encontrava engendrada, de desvirginada e mãe, acabava por se 

tornar um porto seguro e um meio de voltar a ser considerada uma mulher 

respeitável.    

Especificamente nesse processo, percebemos que o fator que baliza o 

encerramento favorável ao acusado é a presença do advogado, que manipula os 

argumentos sobre a conduta moral de Irene Dantas a partir da lei, tendo em vista que 

o defensor advinha de um lugar de domínio dos aparelhos legais, algo que possibilitou 

a ele conseguir, a partir das brechas da acusação, fazer com que o comportamento da 

jovem fosse questionado. Na leitura do parecer, é pressuposta uma representação 

duvidosa do papel moral da ofendida partindo das colocações da defesa, que em seus 

destaques dá ênfase a pontos das declarações da ofendida, “[...] com ele volta alta 

madrugada e dele aceita presentes custosos, com ele namorava” (ASCA, 1939, pp. 302-

303), com a finalidade de induzir uma representação criticável da mulher, 



136 
 

considerando ela a própria responsável por corromper sua imagem diante dos 

princípios arraigados no corpo social na década de 1930. 

Nesse contexto, a partir das narrativas que compõem o “espetáculo” dos 

processos-crime de defloramento, não era difícil a inversão dos papéis das moças 

ofendidas. Eram elas o grande centro das atenções, seus comportamentos estavam a 

todo momento em vigilância. No papel da mulher frágil, é sobreposto agora o discurso 

da mulher sedutora, desonesta. A dúvida é lançada na intenção de demonstrar ao 

dispositivo legal que essa jovem não era merecedora da sua proteção. 

 

Vale ressaltar que, nos crimes de amor, as ofendidas se tornavam, 
mais que os acusados, o centro de análise dos julgamentos. Os 
Juristas avaliavam se mereciam, ou não, sofrer o crime; se os 
comportamentos e os atos facilitavam e justificavam a ocorrência de 
uma agressão. A transformação da ofendida em possível culpada 
correspondia à posição da mulher como principal alvo da política 
sexual: sua conduta tornou-se objeto de conhecimento científico 
(médico e jurídico) e construíram-se verdades universais em relação 
a ela (Esteves, 2024, p. 74). 
 

A Justiça e a medicina cumpriram seus papéis de instituições que normatizavam 

as ações da população civil, monitorando e regulamentando os corpos das mulheres 

na sociedade. Utilizavam-se das diferenças sociais e biológicas de gênero na 

construção de representações e de “verdades absolutas”. 

Isto posto, apesar de se ter o conhecimento de que os crimes de defloramento 

ocorriam com o consentimento da ofendida, caracterizando-se como um ataque à 

moral das famílias, a reflexão até aqui feita não foi de postular que moças ofendidas 

eram sujeitos passivos, tão pouco de afirmar que haveria intencionalidades na ação 

delas na justiça para seu uso próprio, mas, sim, demonstrar que analisando os 

processos-crime de defloramento, independentemente dos arranjos por detrás, os 

corpos dessas moças eram sempre utilizados como mecanismo de inversão dos papéis 

no decorrer dos processos. Era na sexualidade, nos comportamentos e na honestidade 

que recaiam os argumentos mais estereotipados, envolvendo as mulheres em 

representações que deturpavam seu papel na sociedade. De uma promessa de 

casamento eram elencadas as mais diversas formas de exposição, e a ação da Justiça, 

que deveria ser o instrumento de proteção, acabava por contribuir na estereotipação 

das moças ofendidas.    



137 
 

 

Considerações Finais 

Das páginas que seguem os processos-crime de defloramento é possível extrair 

diversas informações que permitem a análise da sociedade na década de 1930. 

Quando aprofundamos a leitura desses documentos judiciais, mais especificamente a 

aplicação do código de 1890, por meio da Justiça, notamos como as mulheres estavam 

presentes e claramente engendradas dentro de um sistema fortemente patriarcal, 

reproduzindo um ideal de comportamento. Assim, esse artigo procurou refletir sobre o 

passado como ferramenta que auxilia na compreensão do presente, pois, embora 

reconheçamos as mudanças, muitos dos debates por nós levantados são assuntos 

recorrentes na atualidade. 

Nos processos-crime, foi possível encontrar não somente informações de 

identificação como também relatos do cotidiano dos sujeitos envolvidos. Ao todo, 

foram 13 processos, datados entre 1930 e 1939, que juntos somaram 1.368 páginas, 

onde a grande maioria encontrava-se em bom estado, com somente algumas páginas 

ilegíveis. A identificação das ocupações dos pais das ofendidas nos auxiliou a 

compreender e a condição social de classe dessas moças, onde o casamento com o réu 

possibilitaria, além da manutenção da sua honra, a segurança para viver em sociedade, 

uma vez que cabia ao homem a proteção da sua esposa, bem como da mãe, das irmãs 

e das filhas. Desse modo, o casamento era o meio mais viável para as jovens 

ascenderem socialmente, ainda que o homem não dispusesse de grandes fortunas, o 

título de esposa era o almejado.  

Tendo por base a longa duração dos acontecimentos, assim como quando, nos 

processos-crime, os advogados de defesa alegavam que as jovens ofendidas não se 

portavam como mulheres honestas – quando vistas desacompanhadas ou em 

companhia de homens que não eram seus familiares –, percebe-se a permanência      

dessa mentalidade e das ações sendo reproduzidas na sociedade atual do século XXI. 

Tomando, por exemplo, o caso de Mariana Ferrer, que foi vítima de violência sexual e, 

durante o julgamento do caso em 2020, o advogado do réu, André de Camargo 

Aranha, apresentou como provas fotos pessoais da jovem, que não tinham ligação 

alguma com o crime, com clara intenção de apontar que ela não tinha postura de uma 

mulher “correta”, ao descrevê-las como “fotos ginecológicas” (Alves, 2020). É como se 



138 
 

dissesse que as fotos eram um convite sexual. Nota-se, na fala do advogado, que 

Mariana Ferrer não segue um ideal de comportamento adequado, e que, assim como 

nas peças judiciais por nós analisadas, procura responsabilizar a mulher sobre o 

acontecimento. 

Nos processos judiciais, tanto das ofendidas quanto da jovem Mariana Ferrer, 

passam pelo julgamento da Justiça e da sociedade, onde a todo momento as ações das 

mulheres são avaliadas, seus corpos subjugados, e são sentenciadas à aprovação 

masculina. São lutas diárias, que estão registradas em jornais, programas de televisão, 

revistas, livros, processos judiciais e ao vivo, nas ruas, nas casas e nos hospitais. Em 

todos os espaços, principalmente naqueles dominados por homens e, para sermos 

francos, é difícil pensar em um que não seja. Escrever sobre as mulheres é apresentar 

à sociedade vozes que foram silenciadas, reconhecendo a luta histórica que ainda está 

sendo trilhada. É preciso romper com estruturas que ainda hoje procuram subverter a 

mulher estuprada, agredida, assediada à responsabilidade do ato por elas sofrido. 

 

Referência bibliográficas 

 

ALVES, Schirlei. Julgamento de influencer Mariana Ferrer termina com tese inédita de 

‘estupro culposo’ e advogado humilhando jovem. Intercept Brasil. 2020. Disponível em: 

<https://theintercept.com/2020/11/03/influencer-mariana-ferrer-estupro-culposo/>. 

Acesso em: 25 jan. 2024. 

BRASIL. Decreto No 847, DE 11 de Outubro de 1890. Promulga o código penal. Brasília: 

Diário Oficial da União, 2002. Disponível em: 

<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1851-

1899/D847.htmimpressao.htm>. Acesso em: 19 jan. 2023. 

BESSA, Karla Adriana Martins. O Crime de Sedução e as Relações de Gênero. Cadernos 

Pagu, n. 2, p. 175-196, 1994. 

CANCELA, Cristina Donza. Adoráveis e dissimuladas: as relações amorosas e sexuais de 

mulheres pobres de Belém do final do século XIX e início do XX. São Paulo: Livraria da 

Física, 2021. 

CAULFIELD, Sueann. Em Defesa da Honra: Moralidade, Modernidade e Nação no Rio de 

Janeiro (1918-1940). Campinas: Ed. da UNICAMP, 2000. 



139 
 

ESTEVES, Martha de Abreu. Meninas perdidas: os populares e o cotidiano do amor no 

Rio de Janeiro da Belle Époque. Segunda edição: Campinas, UNICAMP/IFCH/CECULT, 

2024. 

GAVRON, Eva Lúcia. Seduções e defloramentos: O controle normativo das práticas 

sexuais em Florianópolis - 1930/1940. 2002. Tese (Doutorado em História) - Centro de 

Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 

2002. 

GINZBURG, Carlos. O Queijo e os Vermes: o cotidiano e as ideias de um moleiro 

perseguido pela Inquisição. São Paulo: Companhia das Letras, 2006. 

LERNER, Gerda. A criação do patriarcado: história da opressão das mulheres pelos 

homens. Trad. Luiza Sellera. São Paulo: Cultrix, 2020. 

MARCH, Kety Carla de. Entre promessas e reparações: processos-crime de 

defloramento em Guarapuava (1932-1941). 2010. Dissertação (Mestrado em História). 

Universidade Federal do Paraná, 2010. 

MATOS, Maria Izilda de. Corpos Numa Paulicéia Desvairada: mulheres, homens e 

médicos, São Paulo, 1890- 1930. Projeto História: Revista do Programa de Estudos Pós-

Graduados de História, v. 25, 2002. 

PULCINO, Rachel. Repensando as identidades de gênero: uma análise da teoria de Joan 

Scott e Judith Butler. 11º Encontro Regional de Educação da Região Sudeste. São João 

Del-Rei/MG. Eixo 5: Pesquisa, Educação, Diversidade e Culturas, 2014. 

RAGO, Margareth. Do cabaré ao lar: a utopia da cidade disciplinar, Brasil 1890-1930. 

Rio de Janeiro: Paz e Terra, p. 50-100, 1985. 

RIBAS FILHO, Marcelo Douglas Nascimento; SOCHODOLAK, Hélio. Os defensores dos 

acusados: argumentos de advogados nos crimes sexuais (Irati-PR, 1931-1950). 

Diálogos, v. 26, n. 2, 2022. 

SCOTT, J. W. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação e Realidade, vol. 

20, n. 2, Porto Alegre, p. 71–99, 1995. 

VIEIRA, Miriam Steffen. Concepções de violência sexual e direitos das mulheres: do 

“defloramento” ao “estupro”. Cadernos do LEPAARQ (UFPel), p. 103-122, 2007. 

 

Fontes documentais 

Acervo da Sociedade Literária e Beneficente “Cinco de Agosto” (ASCA), Vigia, Pará. 



140 
 

Autos crimes de defloramento da menor Bibiana Rodrigues da Costa, 1930. Comarca 

de Vigia - ASCA. Réu: José Balbino. 

Autos crimes de defloramento da menor Sebastiana Cordeiro Barbosa, 1931. Comarca 

de Vigia - ASCA. Réu: Romualdo Cardoso Pinheiro. 

Autos crimes de defloramento da menor Izaura Nazareth dos Santos, 1931. Comarca 

de Vigia - ASCA. Réu: Manoel Raimundo de Moraes. 

Autos crimes de defloramento da menor Maria Lucila Marques da Silva, 1933. Comarca 

de Vigia - ASCA. Réu: Leonardo Pereira de Meireles. 

Autos crimes de defloramento da menor Irene Rodrigues, 1939. Comarca de Vigia - 

ASCA. Réu: Manoel Soares.  

 

 

 

 

 

 

 

 



141 
 

TABLE OF CONTENTS 
Presentation  6 

| : (D Ê) F O R M A : |  
brunøvaes | body-door-everything: symbiosis 7 

Dora Longo Bahia | Fuga  11 

| : ARTICLES : |  
Cultural Resistance and Indigenous Modernity | Susana de Castro    15 

Coloniality of Power and Coloniality of Gender: A Dialogue between María Lugones and 
Aníbal Quijano | Juliana Aggio    24 

A Marxist-Feminist Symptomatic Reading of Capital through Federici: 
Marxism Facing Reproduction and Domestic Labor | Emerson dos Santos Pirola    41 

Between Abya Yala and Latin America: Family Genealogy Beyond the Desire for a 
European Passport | Bárbara de Pina Cabral   63 

The Child and Its Mythical Body: Metamorphoses and Monstrosities in the Fabulation 
of Worlds | brunøvaes   79 

Woman, Nature, and Culture: A Decolonial Ecofeminist Perspective | Paloma Stratz 
Carvalho    95 

Social Gender Relations in the Role Reversals in Defloration Crime Cases in the Judicial 
District of Vigia, PA (1930-1939) | Marcelo Costa Dias and Natália Priscila dos Anjos 
Lameira    117 

 


	Apresentação
	| : (DÊ) FORMA : |
	brunøvaes0F  | corpo-porta-tudo: simbiose
	Dora Longo Bahia 1F | Fuga
	Celia
	| : ARTIGOS : |
	Resistência cultural e modernidade indígena
	Colonialidade do poder e colonialidade de gênero:  um diálogo entre María Lugones e Aníbal Quijano
	Uma proposta de leitura sintomal marxista-feminista de O Capital a partir de Federici: o marxismo diante da reprodução e do trabalho doméstico
	Entre Abya Yala e América Latina: genealogia familiar para além da vontade de um passaporte europeu
	A criança e seu corpo mítico: metamorfoses e monstruosidades na fabulação de mundos
	Mulher, natureza e cultura: uma perspectiva ecofeminista decolonial
	As relações sociais de gênero na inversão dos papéis em processos-crime de defloramento na Comarca de Vigia, PA (1930-1939)33F




